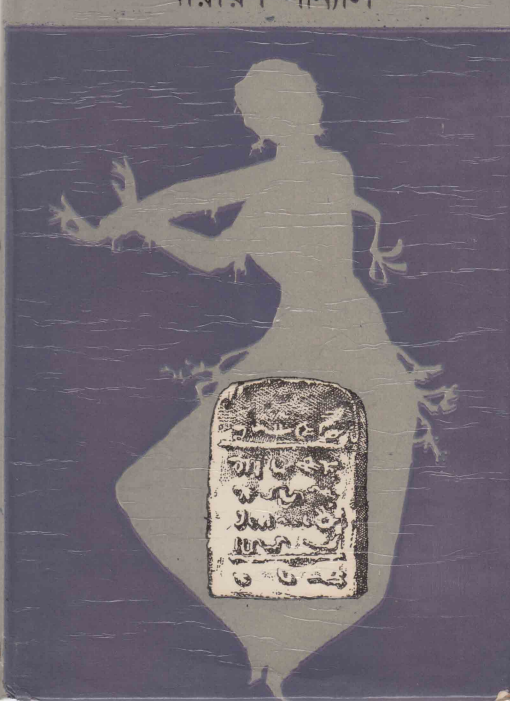
# मूजनूका अकि एपवपासीव नाम



# কৈফিয়ৎ

'দেবদাসী'-প্রথা বর্তমানে নেই—অন্তত থাতা-কলমে। আইনের সাহায্যে মন্দির কারাগার থেকে তাদের মৃক্ত করা হয়েছে। দীর্ঘদিনের আন্দোলনে সহস্রকের এই কু-প্রথাটি বর্তমান শতাব্দীতে আইন-মোতাবেক নিষিদ্ধ হয়েছে। সেদিন সারা ভারতে সে কী উল্লাস! আমাদের স্বাধীনতাপ্রাপ্তির ছোটখাটো সংস্করণ যেন! ভারতকে স্বাধীন করায় যেমন জবাহরলালকে ভারতরত্ব' উপাধিতে ভৃষিত করা হয়েছিল, এই ক্ষুদ্রতর স্বাধীনতা আন্দোলনের মূল নায়িকা ডক্টর মিসেস্ মূখুলক্ষ্মী রেডিজকে তেমনি 'পদ্মভৃষণ' খেতাব দেওয়া হয়েছিল। সে সন্মান তাঁর প্রাপ্য।

#### কিন্তু !

ভারত স্বাধীন হওরায় গোটা দেশটা যেমন মুক্তির স্বাদ পেরে কৃতার্থ হয়েছিল—অন্নবন্ধ-শিক্ষা-নিরাপজ্ঞর অভার্ক যেমন আমরা আজ আদৌ অনুভব করি না, মন্দিরের চার-দেওগ্রীলের রুদ্ধ কারাগার থেকে মুক্তি পেয়ে ঐ দেবদাসীরাও কি ভেমনিভাবে সব কিছু ফিরে পেল?

— সন্মান, মর্যাদা ? স্বামী-স্কর্মার-সম্ভান ?

ঠিক জানি না। খোঁজ নিচ্ছি। প্রশ্নটা আপাতত মগজে একটা যন্ত্রণার উদ্রেক করেছে; মনে হচ্ছে এ গ্রন্থের নাম হওয়া উচিত ছিল : 'সূতনুকা এখন আর দেবদাসী নয়'—বা ঐ জাতীয় কিছু। আপাতত অতীত ইতিহাস হাতড়ে যেটুকু পেয়েছি তাই পরিবেশন করি। মুক্ত দেবদাসীদের সন্ধান পেলে আপনাদের জানাবো।

নানান গ্রন্থ থেকে তথ্য সংগ্রহ করা গেছে , যা গ্রন্থ-শেষের নির্দেশিকায় উল্লেখ করে পূর্বসূরীদের প্রতি কৃতজ্ঞতা স্বীকার করেছি।

এ কাহিনীটি সংক্ষিপ্ত আকারে উনিশ শ' তিরাশির পূজা-সংখ্যা যুগান্তরে প্রকাশিত হয়েছিল।

> নারায়ণ স্যান্যাল চৈত্র শেষ ১৩/৪/৮৫

আজ্ঞে হাঁা, সুতনুকা শুধু 'একটি দেবদাসীর নাম' নয়, সুতনুকা ইতিহাস-স্বীকৃত প্রথম দেবদাসী। 'দেবতার উদ্দেশ্যে উৎসর্গ করা নারী' — দেবদাসী বলতে যা বুঝি, তা আগে থেকেই ছিল, অনেক অনেক আগেকার যুগ থেকে ; কিন্তু 'দেবদাসী' শব্দটির সর্বপ্রথম ব্যবহার হয়েছে সুতনুকার ঐ সুতনু ঘিরেই। তার কাহিনীই আপনাদের আজ শোনাতে বসেছি।

কিন্তু মুশকিল কী জানেন? আমার তথ্যের ভাঁড়ে ভবানী। কিছুই জানি না তার বিষয়ে। নামটা যদি সার্থক হয়, তবে ধরে নেওয়া যায় তার তনুদেহের প্রতিটি অঙ্গে ধরে থরে সৌন্দর্যসম্পদ সঞ্চিত করেছিলেন পঞ্চশর। নামটা নিন্দয় সার্থক। অজ্ঞানকোনার্ক -মহাবলীপুরমের অনেক অনেক নায়িকার মূর্তি মনের চোখে ভেসে ওঠে ঐ নামটা শুনলে— তন্ধী, মধ্যক্ষাম, পকবিস্বাধরোষ্ঠী। আমার পুঁজি মাগধী প্রাকৃতে রচিত একটি প্রাক আর তার নিচে সরল গদ্যভাষে একটি স্বীকৃতি। ব্যস, ঐটুকুই আমার সম্বল, কাহিনীর উপাদান। 'ব্লাইন্ড' খেলব না আপনাদের সঙ্গে। প্রথমেই হাতের তাসটা টেবিলে বিছিয়ে দিই:

মধ্যপ্রদেশে সরগুজা রাজ্যে অনুচ্চ রাম্রগড় পাহাড়। পাশাপাশি দৃটি অকৃত্রিম পর্বতগৃহা—যোগীমারা আর সীতাবেজ্ঞা; কৈ বা কারা কোন্ যুগে ঐ অকৃত্রিম পর্বত গুহাকে ছেনি হাতৃড়ির শাসনে গুছামন্দিরে রূপান্তরিত করতে চেয়েছিল তা জানি না। ভগ্নস্থপ দেখে মনে হয় বৌদ্ধ-গুহা নয়, অর্থাৎ ভাজা-কান্হেরী-অজন্তা-নাসিক-এর সমগোত্রীয় নয়; ও দৃটি পৌরাণিক হিন্দু মন্দির। কিন্তু রূপদক্ষের দল বৌদ্ধ শিল্পসৌকর্যে অভ্যন্ত। পাহাড়ের গায়ে 'বাস-রিলিফ'-এ (অর্ধ-উৎকীর্ণ প্রস্তর) যে ভাস্কর্য—মহাকালের পরুষ হস্তাবলেপনে ক্ষতবিক্ষত মূর্তিগুলি—ভারহ্ত-সাঁচীর দঙ্কে। সেই বংশীবাদিকা-বীণারঞিন্দী-নৃত্যরতা অন্ধরা-গন্ধর্ব দেবদাসীর দল। উপরের খিলানে দুর্বোধ্য হরফে কী-যেন লেখা। পণ্ডিতেরা তাই নিয়ে যুগে যুগে তর্কবিতর্ক করেছেন। ভারততত্ত্বের স্থনামধন্য পণ্ডিত ব্যাসম' শ্লোকটির ইংরেজী তর্জমা করেছেন:

"Poets, the leaders of Lovers, Light up hearts which are Heavy with passion, She who rides on a seesaw, The object of jest and blame, How can she have fallen so deep in love As this?"

### অনুবাদে যা দাঁড়ায় ঃ

কবি, নগর-নাগর-নৃপতি
জ্বালিয়ে তোলে অন্তর, নিরস্তর রিরংসা-জর্জরিত।
কৌতৃক-কর্দম-ক্লিশিত ঐ যে মেয়েটিকে
নাগরদোলায় দোলায়
ও কেমন করে নিঃশেষে নিজেকে বিলিয়ে দেয়
এমন গভীর —সগভীর প্রেমে?

এবং তারপরেই সহজ্ঞ সরল গদ্যভাষে একটি অকুণ্ঠ স্বীকৃতি : 'সুতনুকা নাম দেবদাসিকী তং কাময়িখ বালানশেয়ে দেবদিরে নাম লুপদক্ষে।'

তার অর্থ নিয়ে নানা মুনির নানা মত। এম. বয়ার তার আক্ষরিক অনুবাদ করেছেন "Sutanuka by name, Devadasi. The excellent among young men loved her, Devadinna by name, skilled in sculpture" টি. ব্লচ-এর মতে আক্ষরিক অনুবাদটা হওয়া উচিত: Sutanuka, by name, a Devadasi made this resting place for girls. Devadinna by name, skilled in painting." দ্বিতীয় অনুবাদটা কিছুতেই মানা চলে না। — কামুয়খি শব্দটির অনুবাদ না থাকায়। ব্যাসম নিজে ঐ পংক্তিটি অনুবাদের চেস্টা ক্রেননি; তাঁর মহাগ্রন্থে উদ্বৃত করেছেন পুরাতন্ত্ব বিভাগের রিপোর্ট: "Sutanuka, the slave-girl of the gods, loved the excellent young man Devadinna, the artist." অর্থাৎ সুতনুকা নামের জনৈকা দেবদাসী তরুণ শিল্পীচুড়ামণি দেবদিন্নকে ভালবেসেছিল।

ব্যস্। এটুকুই আমার পুঁজি।

তাহলে ব্যাপারটা কী দাঁড়ালো? বয়ার সাহেবের মতে দেবদিল্ল স্তনুকার প্রেমে পড়েছিল, অথচ পুরাতত্ত্ব বিভাগের মতে স্তনুকা দেবাদিলের প্রেমে পড়েছিল। কোন্টা সত্য? জানি মশাই জানি, আপনি যা বলতে চাইছেন সেটাও ভেবে দেখেছি আমি—খঞ্জনী যখন বাজে তখন একা বাজে না, কে কাকে বাজায়, এ প্রশ্নটাই বাছল্য। ওরা একে অপরের স্পর্শে রোমাঞ্চিততনু হয়! সেই কম্পনই যখন শব্দতরঙ্গে তোমার—আমার শ্রতিতে ধরা দেয় তখন আমরা বলি—খঞ্জনী বাজছে!

কিন্তু সত্যই কি তাই? 'প্রেমে পড়া' আর 'প্রেম লাভ করা'—প্রেমের দুনিয়ার কর্তৃবাচ্য কর্মবাচ্য কি একই মুদ্রার 'হেড অর টেইল'? মূল্যমানের তাতে হেরফের হয় না? আমি কিন্তু তা মানতে রাজি নই। দেবদাসী ক্ষণিকবাদী, প্রেমজীবিনী — তাকে প্রহরে-প্রহরে প্রেমে পড়ার অভিনয় করতে হয়, সেটাই তার পেশা। প্রতি রাত্রে নিত্য নতুন নাগর। অভ্যাসবশে অজ্ঞানা অচেনা পুরুষকে সে সন্ধ্যারাত্তে তুলে নেয় হাতে, মধ্যরাত্রে মুক্তগ্রন্থী নীবিবন্ধের মেখলায় অভ্যাসবশেই তাকে স্পর্শ করায়, দেবদাসী ২

ভোর রাতে ছুঁড়ে ফেলে দেয় অভ্যস্ত অবজ্ঞায় 'পরশপাথর' খুঁজে ফেরা খ্যাপার মতো।
তারপর বর্ষণমুখর কোন এক নির্জন নিশীথে যদি সেই অলসকন্যার নজরে হঠাৎ
ধরা পড়ে—কটিবন্ধে নিক্ষিত হেমের স্বর্ণান্তা, তখন সে কী করবে? কেমন করে
খুঁজে পাবে সেই অবজ্ঞায়-ছুঁড়ে-ফেলা পরশ পাথর? তাই তার জীবনে অনেক—
অনেক বড় জাতের প্রাপ্তি, যদি সে তার মুঠিতে ধরতে পারে তরুণ শিল্পীর একান্ড
প্রেমকে!

তা সে যাইহোক, সূতনুকার কাহিনী লিখতে বসে উপাদান পেয়েছি ঐটুকুই।স্থান-কাল-পাত্র চিহ্নিত, তার বেশী কোনও তথ্য নেই। তথ্য থাক না থাক, সত্য আছে। ঐ অজ্ঞাত কবির শ্লোকাধ্বটিকেই বিশ্লেষণ করে দেখা যাক:

কবি বলেছেন, মেয়েটি নাগরদোলায় দোলে। উভয় অর্থেই। চক্রাবর্তনের পথে কখনও উঠে যায় উদ্ভান্ত প্রেমের শীর্ষবিন্দুতে—আদরে সোহাগে 'কমপ্লিমেন্টস' –এ সে তখন প্রাপ্তির সপ্তমস্বর্গে;তখন সে নগর-নাগর-নৃপতিদের লালসাজর্জর কামনার ধন। কবি তখন তার রূপবর্ণনায় অভিধান হাতড়াতে ব্যস্ত। বাৎস্যায়নের<sup>2</sup> মূল্যায়নে তখন সে নৃপতি-শ্রেষ্ঠী-মহাপণ্ডিতদের সমপংক্তিতে উপবিষ্ঠা হবার মর্যাদাসম্পন্না।

কিন্তু তারপর ? নাগরদোলার সেই শীর্ষবিন্দৃতে ক্ষুণিকবাদিনী স্থাবর নয়। পরমূহুর্তেই শুরু হয় তার অধঃপতন। নামতে-নামতে নামতে নামতে সে এসে উপনীত হয় সমাজের নিম্নতম 'নাদির'-এ! তখন সে শুধু ক্ষেত্রিকর শিকার, কর্দমপত্কে ক্লেদান্তত্ম। জেরুসালেম অধিবাসীদের মধ্যে তুখন প্রতিযোগিতা শুরু হয়ে যায়—কে ঐ স্রষ্টা রমণীকে লোষ্ট্রাঘাতে প্রথম ভূতলশায়িনী করবে!

এমন একটি বিচিত্র মেয়ে কেমন করে পড়ে অমন প্রেমে? অমন গভীর—সুগভীর প্রেমে? জানি না।ইতিহাস জানে না।তবে কথাসাহিত্যিক হিসাবে আমাকে যদি ছাড়পত্র দেন, তাহলে কল্পনায় গড়ে তুলবার চেষ্টা করতে পারি: রূপদক্ষ দেবদিরের প্রভায় প্রোচ্জ্বল সুতনুকার প্রেমকাহিনী।

কিন্তু তার আগে জেনে নিতে হবে— 'দেবদাসী' কে? 'নাগর দোল' কী? এবং 'দেবদিন্ন' কেন?

'দেবদাসী' প্রথার মূলে প্রবেশ করতে হলে আমাদের জ্বানা দরকার 'পতিতাবৃত্তি' –র আদিকথা। কারণ দেবদাসী বাস্তবিকপক্ষে পতিতারই এক শর্করামণ্ডিত সংস্করণ। এবং প্রসঙ্গত: দাসপ্রথা ; যেহেতু 'দেবদাসী' এ দাসপ্রথারও এক বিচিত্র রূপান্তর। দাসপ্রথা এসেছে ইতিহাসের উষামুহুর্তে। মানুষ যেদিন শিকার ও ফলমূল আহরণ

ছেড়ে জমি চাষ করতে শিখল, যাযাবরবৃত্তি ত্যাগ করে গড়ে তুলল জনপদ, ব্যক্তিগত সম্পত্তি ও রাজপুরোহিত-তন্ত্র, তখন থেকেই দাসপ্রথার শুরু। বিজয়ী জনপদন্পতি বিজিত রাজ্যের মানুষকে নিয়োগ করলেন দাসরূপে—পুরুষকে বিনা পারিশ্রমিকে শ্রমদানে এবং নারীকে বিনা-প্রতিবাদে দেহদানে বাধ্য করা হল।

সময়ের মাপকাঠিতে পতিতাবৃত্তি বােধকরি দাসবৃত্তির চেয়ে প্রাচীন।এন্সাইক্লোপিডিয়া বলছেন, "কোনও কোনও প্রাক–মানব জীবকে (primates) যৌনতা বহির্ভূত প্রয়োজনে (non-sexual purposes) যৌনসঙ্গমে লিপ্ত হতে দেখা যায়। স্থী-শিম্পাঞ্জী বা স্থী-বেবুনকে দেখা গেছে খাদ্যের প্রয়োজনে পুরুষকে আকৃষ্ট করতে। দেহদানে পুরুষকে সস্তুষ্ট করার পর পুরুষ যখন তৃপ্তি ও ক্লান্তিতে হাঁপাতে থাকে তখন পুরুষজন্তুর সংগৃহীত খাদ্যে সে ভাগ বসায়। সূতরাং স্থীলোকের পক্ষে আহার্য সংগ্রহ মানসে (যা নাকি পতিতাবৃত্তির মৌল প্রেরণা) দেহদানের প্রচেষ্টা 'মানুষ' নামক জীবের চেয়ে প্রাচীন—প্রাকমানব-জীবদের ঐতিহ্যবাহী।"3

একটা জিনিস লক্ষ্য করবার মতো। মানবেতিহাসের একেবারে উবা যুগ থেকেই বিভিন্ন সভ্যতায় ঐ দেবদাসীপ্রথার নানান রকমফের দেখা যায়। এবং আরও বিশ্ময়ের কথা, সে-প্রথা রাজ্বতন্ত্ব-ঘেঁষা, নয়, পুরোহিত-তন্ত্র ঘেঁষা। রাজার প্রাসাদে সর্বদা-দেহদানে-প্রস্তুত উপপত্নী, দাসী বা গণিকা অপ্রত্যাশিত নয়; কিন্তু মন্দিরে তারা এল কেমন করে? কেন? একটি সভ্যতায় নয়; প্রাচীনকালের প্রায় প্রত্যেকটি সভ্যতায়। আর চুড়ান্ত বিশ্ময়—তারা পতিতা নয়!!

কারণ 'পতিতা'শব্দটার আভিধানিক ব অর্থ : 'অর্থের বিনিময়ে যে দেহদান ব্যবসায়ে লিপ্ত।' এরা পতিতা নয় তিনটি যুক্তিতে। প্রথমত : এরা অর্থের বিনিময়ে মন্দিরে গিয়ে দেহদান করত না ; দ্বিতীয়ত : এরা সামাজিক বিধান মেনেই মন্দিরে সমবেত হত এবং সর্বোপরি, মন্দির থেকে দেহদান করে বেরিয়ে এসে এরা নির্বিবাদে সমাজে মিশে যেত—কারও স্ত্রী, কারও বা মা হয়ে সুখে-স্বাচ্ছন্দ্যে জীবন অতিবাহিত কর্ত্ত্যু সর্বস্তরের স্ত্রীলোকই।

এই প্রাচীনতম প্রথার তিনটি প্রকারভেদ লক্ষ্য করা গেছে। প্রথম প্রথায়, যৌবনোদগমের পর কুমারী অবস্থায় তাদের মন্দিরে যেতে হত আদিরসের প্রথম পাঠ নিতে— মাত্র এক রাতের জন্য। দ্বিতীয় প্রথায়, তাদের মন্দির চত্বরে বেশ কিছুদিন যৌনজীবনের আদি পাঠ নিয়ে অভ্যন্ত হতে হত —কোথাও কয়েক সপ্তাহ, কোথাও বা কয়েক মাস। দৃটি ক্ষেত্রেই মন্দির থেকে ফিরে এসে তারা বিবাহ কয়ত, সুখে স্বাচ্ছন্দ্যে ঘর-করণা কয়ত। কেউ আপত্তি কয়ত না। কায়ণ ব্যবস্থাটা ছিল সার্বজনীন। আজকের সতীত্বের ধায়ণায় সেই সমাজের মানসিকতাটা প্রণিধান করা শক্ত। একটা তুলনামূলক আলোচনা আমাদের সহায়ক হতে পারে। পশ্চিমখণ্ডে 'ডেটিং' একটা স্বীকৃত প্রথা।বয়ঃপ্রাপ্তা হলে মেয়েরা পুরুষবন্ধুদের সঙ্গে সান্ধ্যভ্রমণে যায়, ফিরে আসেরাত করে। নির্জনে তারা কী করে কেউ জানতে চায় না। শুনেছি, সে দেশে মায়েরা দেবদাসী ৪

এই পর্যায়ে মেয়েদের 'পিল' খেতে শেখায়। ফলে, এই সার্বজনীন সামাজিক ব্যবস্থাটা সেখানে স্বীকৃত। ভারতীয় সমাজ অতটা অগ্রসর—বরং বলি 'অতি আধুনিক' নয়। এখানে অন্য জাতের তুলনামূলক উদাহরণ দেওয়া চলে। আমাদের সমাজে, স্ত্রীকে কোনও গাইনকলজিস্ট দিয়ে পরীক্ষা করানো। স্ত্রীর যৌনাঙ্গ পরপুরুষে দেখেছে বলে কোন স্বামীই ক্ষুব্ধ হয় না, স্ত্রীও লজ্জায় মুখ লুকায় না।

তৃতীয় প্রথায়, কুমারী মন্দিরে যায়, আর ফিরে আসে না। সারাজীবনের জন্য দেবদাসী হয়ে যায়।

প্রথম প্রথাটির প্রাচীনতম নিদর্শন হেরোডোটাস<sup>5</sup>-এর বর্ণনায়। ব্যাবিলনের মিতিল্লানরর প্রসঙ্গে ইতিহাসকার লিপিবদ্ধ করেছেন— "ব্যাবিলোনীয়দের মধ্যে একটা লচ্ছাকর প্রথা আছে। ব্যাবিলনের প্রতিটি রমণীকে জীবনে একবার অন্তত (রতি) মন্দিরে উপস্থিত হতে হবে এবং মন্দিরের অলিন্দে সার দিয়ে বসতে হবে। অজ্ঞানা অচেনা পুরুষদল ঐ অলিন্দ দিয়ে পদচারণা করবার অবকাশে রমণীদের ভিতর এক-একজ্ঞাকে পছন্দ করে তার কোলে একটি রৌপ্যমুদ্রা ফেলে দেবে। কে দিল, তা ফিরে দেববার অধিকার মেয়েটির নেই। যে তাকে পছন্দ করল তার হাত ধরে মেয়েটিকে চলে যেতে হবে মন্দির-চত্বরের বাহিরে নিতৃত-নিকুঞ্জে। সেখানে সেই অপরিচিতকে সস্তুষ্ট করার মাধ্যমেই মেয়েটি রতিদেবীর প্রাণ্য অর্ঘ্য মিটিয়ে দেবে। তারপর সে ফিরে যাবে নিজের সংসারে—সংসারধর্ম করতে। ঐ প্রথম রাতের পর আর কোনতাবেই মেয়েটিকে সতীত্ব থেকে টলানো যাবে না।"

ঐতিহাসিক হেরোডোটাস্ খোলাবুলি বলেননি—ব্যাবিলনের রমণী কি কুমারী অবস্থায় রতি-মন্দিরে আসত, অথবা জীবনের যে কোন পর্যায়ে। কিন্তু ফিনিশীর সভ্যতার হেলিগুণোলিস্-এর মন্দিরে সমবেত হত শুধুমার অক্ষতযোনি কুমারীর দল : তারা তাদের কৌমার্যদান করে বিবাহিত জীবন যাপনের অনুমতি লাভ করত বিভাগিত জীবন যাপনের অনুমতি লাভ করত বিভাগিত কিল। মুখায়াগারের পূর্ব-উপকূলে সিরিয়ার রতি-মন্দিরে এই প্রথা দীর্ঘদিন প্রচলিত ছিল। মুখাযুগের প্রারম্ভে কন্সতান্তাইন সেই রতি-মন্দিরটি ভূমিস্যাৎ করে সেখানে একটি গীর্জা নির্মাণ করিয়ে এ প্রথা আইনত রদ করিয়েছিলেন। ও

লিডিয়ার রতি-মন্দিরেও কুমারীবলির প্রথা বিদ্যমান ছিল— কিন্তু সেখানেও সেটা ছিল এক-রজনীর দুঃস্বপ্ন!

কিন্তু আর্মেনিয়া অথবা পারস্যে এক রাতে মন্তুরি মেটানো বেত না। ২৩ভাগিনীদের প্রত্যেককে একটি নির্দিষ্ট সময়কাল সেখানে দেবদাসীর ভূমিকায় বন্দিনী হয়ে থাকতে ২৩। একাধিক পুরুষ কর্তৃক দীর্ঘকাল ধর্ষিতা না হলে তার মুক্তি নেই! "সমাজের শীর্ষস্থানীয় ব্যক্তি এবং রাজা-রাজভার দলও নিজ নিজ কন্যাকে ঐ রতি-মন্দিরে প্রেরণ করতে বাধ্য ছিলেন। সেখানে একাধিক অপরিচিত পুরুষকে দেহদানে ধন্য করে

দেবদাসী ৫

স্থীলোকেরা পুরোহিতের অনুমতিপত্র হাতে নিজ নিজ পরিবারে ফিরে আসতেন। বলা বাহুল্য, তাঁদের বিবাহ হত এবং ঐ দৈহিক দেবপূজার জন্যে কেউ তাঁদের ঘৃণার চোখে দেখতেন না। <sup>8</sup>"

সিরিয়ার তাম্মুজ-মন্দিরে ছিল এই প্রথার এক অদ্ভুত রকমফের। সেখানে এক লৌকিক দেবতার উপকথা আশ্রিত মৃত্যু এবং পুনর্জন্ম ঘিরে একটা বাংসরিক অনুষ্ঠান হত বসস্তকালে। উপকথার সারাংশটি এই রকম : পাতা-ঝরার দিনে পৃথিবীর মৃত্যু হয়;—'Autumn, a Dirge'—দেব তাম্মুজ ভূতলশায়ী হন, তাঁর বার্ষিক মৃত্যু হয়। কিন্তু তখনই ঘটে বসন্তের শুভাগমন। বিরলপত্র বৃক্ষে দেখা দেয় কিশলয়—ফলের বাহার অন্তরাল ছেড়ে বেরিয়ে আসতে চায়। প্রেমের স্পর্শে মৃতদেহে হয় নবজীবনের সঞ্চার। মদনোংসবের ঐ চিহ্নিত দিনে নাগরিকার দল সমবেত হয় মন্দির চত্বরে। তারা বুক চাপড়ে কাঁদতে থাকে। তারপর কে ফেন হেঁকে ওঠে: তাম্মুজ জীবিত! ঐ তো তিনি! তাঁকে বৃকে টেনে নাও—

রোদনক্লান্তা রমণীর দল কাল্লা ভূলে ছুটে আসে—ধরা দেয় অপেক্ষমান পুরুষদের কবাটবক্ষে। বান্তবে সামাজিক শাসনকে বছরে একদিন শিথিল করা হয় মাত্র। এই উৎসবের একটি রকমফের মধ্যযুগের ভারতবর্ষের মদনোৎসবের মধ্যে বিধৃত হয়েছিল বলে শরদিন্দু বর্ণনা করেছেন —"মদনোৎসবের কুঙ্কুম—অরুণিত সায়াহ্নে উচ্জ্বয়িনীর নগর—উদ্যানে মদনোৎসবে....একদিনের জন্য প্রবীণতার শাসন শিথিল হইয়া গিয়ছে। অবরোধ নাই, অবগুঠন নাই— লজ্জা নাই। যৌবনের মহোৎসব। উদ্যানের গাছে গাছে হিন্দোলা দূলিতেছে, গুলেম গুলেম চ্টুলচরপা নাগরিকার মঞ্জীর বান্ধিতেছে, অসমৃত অঞ্চল উড়িতেছে, আসব-অরুণ নেত্র ঢুলাভূলু হইয়া নিমীলিত হইয়া আসিতেছে। কলহাদ্য করিয়া কুরুমপ্রলিপ্তদেহা নাগরী এক তরুগুন্ম হইতে গুন্মান্তরে ছুটিয়ালিত হইয়া আসিতেছে। কলহাদ্য করিয়া কুরুমপ্রলিপ্তদেহা নাগরী এক তরুগুন্ম হইতে গুন্মান্তরে ছুটিয়ালিত হইয়া আসিতেছে। করুণ, নৃপুর, কেয়ুরের কাৎকার, মাদলের নিক্রপ, লাস্য-আবর্তিত নিচোলের বর্গছেটা, শ্বলিত কণ্ঠের হাস্য-বিজ্ঞড়িত সঙ্গীত, নির্লজ্ঞ উন্মুক্তভাবে কন্দর্পের পুজা চলিয়াছে।"

আফ্রিকার উত্তর উপকৃলে ফিনিশীয় এবং কার্থেচ্চ সভ্যতাতেও এই প্রথা প্রচলিত ছিল। সেখানেও সমাক্রের সর্বশ্রেণীর মানুষ তাদের কন্যাদের (রতি-) দেবীর মন্দিরে প্রেরণ করত। স্বামীর অঙ্কশায়িনী হবার পূর্বে তাদের হতে হত অঞ্চানা অযুত পুরুষের শ্য্যাসঙ্গিনী। 10

আশা করা স্বাভাবিক যে, এই প্রথার কোন একটি উৎস ছিল এবং তা ক্রুমে ক্রুমে বিভিন্ন সভ্যতায় সংক্রামিত হয়েছে—বিশিক, পর্যটক, রাজপ্রতিনিধি বা দিখিক্ষয়ীদের কল্যাণে। কিন্তু এটাই যে ধ্রুব সত্য তা না-ও হতে পারে। কয়েকজ্ঞন পণ্ডিত যুক্তি-দেবদাসী ৬

তর্ক দিয়ে প্রমাণ করেছেন যে, একই জাতের প্রথা বিভিন্ন সমাজে উদ্ভূত হয়েছে পরস্পরের সাহায্য ছাড়াই—হয়তো একই অন্তর্লীন প্রেরণার উৎসমুখ থেকে। সে যুগের প্রতিটি সভ্যতাতেই আছেন এক-একজন প্রেমের দেবতা ও দেবী। শুধু প্রেমের নয়, রতিরঙ্গ-রসের! মদন ও রতি। ব্যাবিলনে তাম্মুজ-ইশতার, গ্রীসে ডায়োনিশাস্-আফ্রোদিতে, রোমক সভ্যতায় ব্যাক্কাস্-ভেনাস। ঐ যৌন-তথা-মদিরা উৎসবের হেতু নির্ণয়ে, অর্থাৎ পরোক্ষভাবে দেবদাসীপ্রথার মূল কারণ নির্ণয়ে বিভিন্ন পণ্ডিতবর্গের যুক্তিতর্ক ঘেঁটে আমি ছয়টি মৌল হেতুর সন্ধান পেয়েছি। তাদের আবার দূটি শ্রেণীতে বিভক্ত করা যায়:

### ১। ধর্মীয় প্রেরণা :

- ক. উর্বরতাচার
- খ. বলিদান প্রথা-ভিত্তিক
- গ. কমারী-তন্ত

## ২। সমাক্রনৈতিক প্রেরণা :

- ক. যৌথ যৌনাচারের উত্তরাধিকার
- খ, আতিথেয়তার ফলশ্রুতি
- গ. পুরোহিত-তন্ত্রের ব্যভিচার

একে একে তৌল করে দেখা যাক :

### ১। ধর্মীয় প্রেরণা :

ক. উর্বরতাচার : উর্বরতার বিষয়ে নানান লোকাচার সভ্যতার একেবারে আদিষুগ থেকে লক্ষ্য করা গেছে। লিঙ্গপূজা ও মাতৃতন্ত্র মানুষের আদিম ভাবনার সঙ্গে সম্পৃক্ত। লিঙ্গ ও যোনি-প্রতীকী পোড়ামাটির নানান লৌকিক দেবদেবীর মূর্তি প্রীষ্টপূর্ব তৃতীক্র সহস্রাব্দ থেকেই পাওয়া গেছে—কুলি, ষোয়াব অথবা হড়গ্লা সভ্যতার। 11

প্রজন্ম-তদ্বের আদিম প্রেরণাটিকে মানুষ সঙ্গোপন করেছে। সেই গোপনীয়তার সঙ্গে অনিবার্যভাবে মিশ্রিত হয়েছে কিছুটা বিশ্বর, কিছুটা কৌতৃহল। প্রকৃতির যা কিছু চমকপ্রদ তাতেই সে তখন দেবত্ব আরোপ করছে—সূর্য-চক্র-পবন-অগ্নি সবই দেবত্বমণ্ডিত। জীবজ্বগতের সঙ্গে মনুষ্যসভ্যতার মৌল পার্থক্য এই প্রজন্ম-তত্ত্বে—বৌনক্রিয়াকে সঙ্গোপনে রাখার নির্দেশ। ফলে তাতেও আরোপ করা হল দেবত্ব। যেহেতৃ এ তত্ত্বের হৈতস্বরূপ আবশ্যিক, তাই শুধু দেব নয় এলেন দেবীও। হড়প্পান্তাতায় প্রাপ্ত প্রোটোশিব-এর বিবর্তনে এলেন গৌরীপট্রবিধৃত শিবলিঙ্গ, অন্যান্য সভ্যতায় তাম্মুজ-ইশতার, ডায়োনিশাস-আফ্রোদিতে, ব্যাক্রাস-ভেনাস্। একজাতের পণ্ডিতের বক্তব্য—এই দেবদেবীর পূজার নৈবেদ্য হচ্ছে কুমারী নারীর আত্মদান। এ থেকেই এ প্রথার জন্ম।

এই প্রসঙ্গে একটি বক্তব্য আপাতত অনুক্ত রেখে যাচ্ছি—কীভাবে 'ম্যাডোনা' রূপান্তরিতা হলেন 'ভেনাস'-এ। কারণ সেটা সুতনুকার নয়, দেবদিন্নর দৃষ্টিভঙ্গি থেকে। শিল্পের অনুভাবনার সে বিবর্তন আপাতত উহ্য থাক, কারণ আমরা আছি—ভাস্কর্যের নয়, তার মডেল-এর প্রসঙ্গে।

খ. বলিদান প্রথা : প্রাচীন প্রস্তরযুগের মানুষ যখন নব্যপ্রস্তর যুগের উত্তরণে অপেক্ষমান, যাযাবার বৃত্তি ছেড়ে যখন সে কৃষিনির্ভর হতে চাইছে, গৃহপালিত পশুর প্রবর্তন করছে ; সেই আদিম যুগে উদ্ভত হয়েছিল 'বলি'-প্রথা। বলিদান প্রথা শুধু ভারতবর্ষ নয়, বিভিন্ন সভাতায় অনুপ্রবেশ করেছে। দক্ষিণ আমেরিকার মায়া ও আজ্বতেক সভ্যতায় তা অতি বীভৎস আকার ধারণ করে। দেবতাকে তুষ্ট করতে হলে কোন কিছু বলি দিতে হবে। আমার ব্যক্তিগত ধারণা, এ-প্রথার মূলে আছে প্রাক্মানব জীবদের সময় থেকে প্রচলিত বিনিময় প্রথা। প্রাচীন প্রস্তরযুগের কোনও প্রায়মানব প্রতিবেশীর শিকারে ভাগ বসাতে চাইলে বিনিময়ে তাকে দিতে হত কোন কিছু—হয়তো পাথরের একটি শাণিত ফলা অথবা জন্তুর চামড়া। স্ত্রীলোকে খাদ্যের বিনিময়ে যে দেহদান করত এ-কথা আগেই বলা হয়েছে। এমনকি পুরুষ তার অধিকারভুক্ত নারীদেহ—স্থ্রী ও কন্যার দেহ—খাদ্য সংগ্রহের প্রয়োজনে বিনিময় পণ্য হিসাবে দেখত—অর্থাৎ যে-বুগে স্ত্রী ও কন্যার সংজ্ঞা চিহ্নিত হয়েছে। হয়তো সেই আদিম বিনিময়ের প্রেরণা থেকেই সভ্যতার উষাযুগে—সুমেরীয়, মিশরীয়, আসিরীয় বা ব্যাবিলনীয় সভ্যতায় মানুষ স্থির করেছিল, বংশরক্ষার প্রয়োজনে দেবতার কাছে (19) Ollo Oleg সন্তান প্রার্থনা করার পূর্বে বিনিময় প্রথায় দেবতাকে দিতে হবে স্ত্রী ও কন্যার দেহ।

প. কুমারী তত্ত্ব : কোন কোন পতিতের মতে এই অঙুত প্রথার প্রচলন জাঙি-সচেতনতা থেকে। এক গোষ্টীভূক্ত মানুষ বাতে পরস্পরের মধ্যে মারামারি না করতে পারে সে-বিষয়ে গোষ্ঠীপতির তীক্ষ্ দৃষ্টি। অন্তর্কলহের পরিণতি হিসাবে কেউ যদি স্বগোষ্ঠীর কারও রক্তপাত ঘটায় তবে তার কঠিন শান্তি হত। এ কানুন অতি আদিম যুগ থেকে বহাল— থখন মানুষ প্রথম গোষ্ঠীভূক্ত হতে শিখছে, প্রতিঘন্তী গোষ্ঠীর বিক্লছে দাঁড়াবার পথ খুঁকছে।

স্যালমন রাইনাচ বলছেন <sup>12</sup>, "নরনারীর প্রথম যৌনমিলনে নারীঅঙ্গের কিছুটা রক্তপাত অনিবার্য;তাই মানুষ সেই আদিম যুগেই স্থির করল: স্বগোত্রের নরনারীর বিবাহ অবিধেয়। যদিচ এ রক্তপাত কলহ-ছন্দের পরিপতি নয়, কোমলাসীর কাম্য, তবু বাহাত এ কাজ সহস্রাশীর ঐতিহ্যের পরিপন্থী। এ থেকেই স্থগোত্র বিবাহ হল নিষিদ্ধ।" স্বগোত্র ও স্বগোতীর এই ধারপাটা তির দেশকালে বিভিন্ন রূপ নিয়েছে। দেশসী ৮

কেউ কেউ হয়তো বললেন, "বাপু হে, স্বজাতির মধ্যে বিবাহে তোমাদের আপত্তি ঐ প্রথম রাত্রির রক্তপাতের জন্য তো? বেশ তো শুধু সেইটুকু দায়িত্ব ভিন্ন গোষ্ঠীভূক্তের কাউকে দিলেই হয়।" একদল পশুতের মতে এইটিই বিভিন্ন সভ্যতায় রতিমন্দিরে কুমারী কন্যাদের প্রেরণের প্রেরণা। অর্থাৎ প্রথম রক্তক্ষরণের অপরাধ ভিন্ন গোষ্ঠীভক্তের স্কন্ধে চাপানো। মার্কো পোলো তাঁর ভ্রমণবৃস্তান্তে একস্থলে মধ্য-এশিয়ার একটি বিচিত্র সম্প্রদায়ের বর্ণনা দিয়েছেন। সেখানে পথপার্শ্বের পান্ধুশালায় আশ্রয় পাওয়া বিদেশী পাছকে সনির্বন্ধঅনুরোধ বনা হত কিছু আঞ্চলিক সমস্যা মিটিয়ে দেবার জন্য। বিনিময়ে পথিককে দেওয়া হত বিনামূল্যে আহার, আশ্রয়, এমনকি পারিশ্রমিক। সমস্যাটা কী? স্থানীয় কিছু প্রাপ্তবয়স্কা কুমারীকে বিবাহের উপযুক্ত করে তোলা। হয়তো সেই কুমারী মেয়েটি স্থানীয় কোন যুবকের প্রেমে পডেছে, অথবা পাত্রপক্ষ-কন্যাপক্ষ উভয়েই সম্মত হয়েছে—কিন্তু যতদিন না কোনও ভিনদেশী পাছ মিলনের প্রাথমিক অন্তরায়টা অপনোদিত করে দিচ্ছে ততদিন বিয়ের ফুল ফুটবে কী করে? গ্রাম-বুদ্ধদের সনির্বন্ধ অনুরোধ বেচারি পায় এড়াতে পারে না। একের পর এক কনে বাড়িতে যায় আর উদ্ভিন্নযৌবনা কুমারী কন্যাদের বিবাহের উপযুক্ত করে, রক্তপাতের অভিশাপ নিজ মাথার ধারণ করে ফের পথে নামে। মার্কেপোলো সখেদে বলেছেন: কখনও কখনও এজন্য পথিকের বিলম্বও হয়ে যেত, কারণ একই রাত্রে অতগুলি কুমারীকন্যাকে বিবাহের উপযুক্ত করে তোলার দৈহিক ক্ষমতা হয়তো বাত্রীর নেই!

এই কুলাচারটি এক এক দেশে এক এক রূপ নিরেছে। কোথাও নিরমটা হরেছে এই রকম রন্ডপাতের সন্তাবনা এবং মিলনপথের প্রথম বাধাটি অপসারপ করবেবর তির বরষাত্রীদলের যে কোন যুবক। পশ্চিম আফ্রিকার এক আদিম আরপ্যক সম্প্রদায়ে যে বীভংস প্রথাটি এ যুগেও প্রচলিত তার কর্ননা দিচ্ছেন একজন প্রত্যক্ষপূর্ণী পর্যটক <sup>13</sup>, 'বিবাহ অনুষ্ঠান শেষ হলে কনে বরের ঘরে ভতে যেতে পার্ক্তেনা। বরষাত্রীরা সকলে ধরাধরি করে নববধুকে চিতকরে ভইরে দেবে এবং বর স্বয়ং তার দুই হাঁটু দিরে চেপে ধরবে কনের মাবাটা। বসবে তার শিয়রের দিকে হাঁটু সেড়ে, কনের দুই হাত মাটিতে চেপে ধরে। বরষাত্রী দলের প্রত্যেকটি পুরুষ অভ্যাপর উদ্ধাম নৃভাগীতের আসর জমাবে এবং একে একে একে ঐ নিরুপায় নববধুতে উপসত হবে। সব অনুষ্ঠান শেষে বর স্বয়ং অচৈতন্য উলঙ্গন নারীদেহটা উঠিরে নিরে যাবে।"

এই টাবৃ'বা কুসংস্থারের স্যোগ নিম্রে প্রচলিত হয়েছিল একটি ব্যাপকবীভংস প্রথা:
'প্রথম রাত্রির অধিকার'। স্যোগ নিমেছিল, বলা বাহল্য গোষ্ঠীপতি, পুরোহিত এবং
ভূম্যধিকারীর দল। এ প্রথা মধ্যযুগোও বিভিন্ন তথাকথিত সভ্যসমাজে প্রচলিত ছিল—
ফ্রান্সে, জার্মানিতে এবং ইংলভে। সমাজতন্ত্রের প্রবক্তা অ্যাংগেল্স বলছেন, <sup>14</sup>
"উদাহরণ স্বরূপ উদ্লেখ করা যেতে পারে—আরাগানে এই কুলাচার সাম্প্রতিককালেও

প্রচলিত ছিল। ১৪৮৬ খ্রীষ্টাব্দে ফার্ডিনান্ড দ্য ক্যাথলিক আইন করে এই প্রথা রদ করেন। সেই ঐতিহাসিক সনদটি উদ্ধার করা গেছে। তাতে বলা হয়েছে, অতঃপর এই আইন গৃহীত ও ঘোষিত হইল যে, উপযুক্ত কর্তামশাইয়েরা (সেনর, ব্যারন, ভূম্যাধিকারী) প্রথম রাত্রির অধিকারচ্যুত হইলেন। অর্থাৎ কোন কৃষক বা গ্রামবাসী বিবাহ করিলে তাহার নববধ্টিকে প্রথম রাত্রি অতিবাহনের জন্য কর্তামশাইয়ের ভদ্রাসনে প্রেরণ করিতে বাধ্য থাকিবে না।" পতিতাবৃদ্ধি বিষয়ে যিনি মৌলিক গবেষণা করেছেন সেই ডক্টর আঁরিখ্ লিখেছেন <sup>15</sup>, "প্রথম রজনী উপভোগের এই ব্যবস্থাটি মধ্যযুগো গোষ্ঠীপতি ও নৃপতিগণের করায়ন্ত ছিল যে ভূ-খণ্ডে, তাহার বিস্তৃতি বিশয়েকর—ব্রাক্ষিল হইতে গ্রীনল্যান্ড এমনকি সুদুর ক্যানারী দ্বীপপুঞ্জ।"

এবং এই পুণাভূমি ভারতবর্ষের কোনও কোনও অঞ্চলে গ্রাম্য বিবাহ নির্বিদ্নে সম্পন্ন হলে নববধ্কে নিয়ে বর উপস্থিত হত কর্তামশায়ের বাগান বাড়িতে—দেউড়ি পার করে দিয়ে নিশ্চুপ বসে থাকত বিড়কির দরক্রায়, প্রভাতের প্রতীক্ষায়। ভোর রাতে পাইকের পিছন পিছন বিড়কি দিয়ে মেয়েটি বেরিয়ে আসত ; কিম্বা সদর দরক্রাতেই কখনও বা কর্তামশাই স্বয়ং মেয়েটির হাত ধরে বেরিয়ে আসতেন। মদমন্ত কঠে বলতেন, বেশ সুন্দর বউ হয়েছে রে তোর। ঘরে নিয়ে যা এবার। শুরুপ্রসাদী করে দিয়েছি।

## ২।। সমাজনৈতিক প্রেরণা—

ক. বৌধ যৌনাচারের উত্তরাধিকার : এই মতের প্রবক্তাদের মধ্যে সর্বাহ্যে উরেখ্য আ্যাংগ্রাল্স-এর অভিমত। তাঁর মতে <sup>16</sup> — ভৌগোলিক সীমানা-নিরপেক্ষ সমগ্র মানর সমাজকে তিনটি করে (epoch) বিভক্ত করা যায়। যথা: জংলী (Savage) বর্ধর (Barbaric) এবং সভ্য (Civilized)। ওঁর মতে প্রথম করের শুরু পরিক্রিশ-চরিশ হাজার বছর পূর্বে, মানুষ যখন নিরেনডার্থাল পূর্বপূরুষ থেকে বিবর্তিত হল; শেষ হাজেহিল—তীর-ধনুক আবিষ্কারের ক্রান্তিকালে। বর্বর-যুগের প্রারম্ভ পোড়ামাটির তৈরুস ব্যবহার থেকে, সমাপ্তি—লৌহ আবিষ্কারে। এ দুটি প্রথম-দ্বিতীয় করে বিবাহ' বলে কোনও ধারণা ছিল না। সে সমাজে না ছিল কেউ বছ-পতিক, না কেউ বছ-পত্নিক। তার ভিত্তি বৌথ-বৌনজীবনে। কিন্তু তা বলে তা জীবজগতের মতো বাঁধন-ছেঁড়া নয়। হয় তা কনস্যাঙ্গুইন' (Consanguine) অথবা 'পুনালুয়ান' (Punaluan)। জীবজগতের সঙ্গে এ দুটি প্রথার পার্থকাটা কী? জীবজগতে—মাছ-পাথি-জন্যপায়ী অন্যান্য জীব কোনও বাঁধন না মেনে মিলিত হয়। তাদের দুটি প্রেণী: পুরুষ ও স্ত্রী। জংলী ও বর্বর করের বৌথ-বৌনজীবন মে রকম বাঁধন-ছাড়া ছিল না। কারণ তখন গোষ্ঠীসচেতন্তা

জন্মলাভ করেছে, বা করছে। ফলে, কোন এক গোষ্ঠীভুক্ত নারী নিজগোষ্ঠী অথবা অপর গোষ্ঠীর কোন পুরুষের সঙ্গে মিলিত হতে পারবে তার নির্দেশ ছিল। তার দুই মূল ধারণার নাম—কনস্যাঙ্গুইন ও পুনালুয়ান। প্রসঙ্গত বলি, দণ্ডকারণ্যে মুরিয়া আদিবাসীদের মধ্যে প্রত্যক্ষ অভিজ্ঞতায় জেনেছিলাম প্রতিটি মুরিয়া-রমণীর চোখে স্বজ্ঞাতের পুরুষেরা দুটি শ্রেণীতে বিভক্ত—'আকোমামা'(যার সঙ্গে বিবাহ হতে পারে) এবং 'দাদাভাই'(বিবাহ নিষিদ্ধ)। যাই হোক, অত বিস্তারিত আমাদের না জানলেও চলবে। ঐ দৃটি ধারণাকে যক্ত করে আমরা সংক্ষেপে তাকে বলতে পারি : মাতৃতান্ত্রিক সমাজ।

অর্থাৎ সন্তানের পিতৃপরিচয় ছিল না, মাতৃপরিচয় ছিল। মায়েরাই সন্তানকে স্তন্যদান করবে। লালন-পালন করবে। 'বিবাহ' যখন নেই তখন 'পিতপরিচয়' থাকবে কী করে ? বস্তুত মানুষ যতদিন ছিল যাযাবর, ততদিন পিতৃপরিচয়ের প্রয়োজনও ছিল না। গোল বাধল যেদিন মানুষ কৃষিনির্ভর হতে শিখল। জনপদ গড়ে তুলল। এতদিন মায়েদের কোনও সমস্যা ছিল না—সন্তান সংখ্যার অনুপাতে প্রতিটি জ্বনী গোষ্ঠীপতির কাছ থেকে আহার্য লাভ করত। আহার্য বলতে নিহত পশুর মাংস, সংগৃহীত ফলমূল বা মধু। কিন্তু দ্বিতীয় কল্পের শেষাশেষি দেখা দিল এক নতুন সমস্যা। গোষ্ঠীপতি বা সর্দার জনবসতি-সংলগ্ন চাষযোগ্য ভৃখণ্ডকে ভাগ করে দিলেন তাঁর অধীনস্থ পুরুষদের মধ্যে—চাষাবাদ তারাই করবে। ফলে শুরু হল ব্যক্তিগত মালিকানা-ভিত্তিক সমাঞ্চ ব্যবস্থা। রমণীকৃল প্রচণ্ড সমস্যার সম্মুখীন হল। সন্তানদের লালন-পালনের দায়িত্ব তার—সে দায়িত্ব সে অস্বীকার করতেও চায় না—কিন্তু সমাজের সম্পদ, আহার, নিরাপত্তা সবই চলে গেছে তাদের সন্তানদের অজ্ঞাত পিতৃকুলের কন্তায়। ফলে, সামাজিক প্রয়োজনে প্রবর্তিত হল একটি কানুন : বিবাহ!

হল বিশেষভাবে বহন করার দান্ত্রিত্ব— স্ত্রীকে, সন্তানকে। ফলে পুরুষ নিশ্চিত হতে চাইল যার ভার সে বহন করবে সেই সন্তান-সন্ততি যেন আবশ্যিকভাবে তারই হয়। পুরুষ ব্যক্তিচার করলে তার প্রমাণ থাকে না—ব্যক্তিচারের চিহ্ন দশ মাসকাল বর্ধিত চন্দ্রকলার মতো তার দেহে যোলোকলায় পূর্ণ হয় না। নারীর হয়। তাই সন্তানের মুখ চেয়ে—অর্থাৎ 'হোমো-স্যাপিয়ান্দ'নামক প্রজাতির নিরাপন্তার প্রয়োজনে, জৈবিক নিয়মে, বিবর্তনের মৌলসূত্র মেনে, বিবর্তিত হল : সতীত্বের সংজ্ঞা।

কুমারী বলির জন্য এতক্ষণ আমরা শুধু পুরুষদের দোষারোপ করে এসেছি, কিছ কুমারীত্বের ধারণাটা বস্তুত বে পূর্ববর্তী ধারণার অনিবার্য অনুষঙ্গ, 'করোলারি', সেই 'বিবাহ'- নামক রীতিটির প্রচ**লন হয়েছে নারীজা**তির স্বার্ম্থে, তাদের সনির্বন্ধাতিশয্যে।

আন্ধকের 'উইমেন্স্ লিব্'-এর ধ্বজাধারিণীরা নোট করে রাখুন: এ তাঁদের স্বখাত-সলিলে নিমজ্জন।

অ্যাংগেল্স্ এই প্রসঙ্গে বলেছেন, "সমাজ সৃষ্টির উষাযুগে স্ত্রীলোক ছিল পুরুষের দাসী—এই প্রান্ত ধারণাটি অষ্টাদশ-শতাব্দীর আলোকপ্রাপ্তির কাল থেকে আমাদের মনে বন্ধমূল হয়েছে। বাস্তবে জংলী এবং বর্বরকক্সে স্ত্রীলোকেরা ছিল মূক্ত, স্বাধীন, এবং সম্মানীয়া।...বিবাহ-প্রথা পুরুষের আমদানি নয়। পুরুষ কোনদিনই এটা চায়নি, চাইতে পারে না—এমন কি আজকের দিনেও নয়। যৌথ অথবা গোষ্ঠীগত বিবাহে তার দৈহিক চাহিদা মিটত অথচ দায়িত্ব ছিল না কিছু। সমাজ্রে 'বিবাহ' অর্থাৎ জ্ঞোড়-বাঁধা ছৈতপরিবারের পরিকল্পনাটি স্ত্রীজাতীয়দের আবিষ্কার এবং তাদের পীড়াপীড়িতেই।" 17

খ. আডিথেরতার ফলশুনিত : কোন কোন পণ্ডিতের মতে রভি-মন্দিরে কুমারী-বিলর প্রচলন হরেছে আডিথেরতার ধারণার সম্প্রসারণে। তাঁরা বলেন, বিদেশী অতিথি—বিদক, ব্যবসায়ী, রাজপ্রতিনিধিদের আশ্রর দেওরা হত মন্দির-সংলগ্ন পাছশালার। তাদের আহার, পানীর এবং স্বাচ্ছন্দ্যের দাবী মেটানোর দার নগরবাসীর। কিন্তু বিদেশী পাছ কি শুধু আহার্য আশ্ররেই ছেড়ে-আসা গৃহের সুখস্বিধা পেতে পারে? তার প্রোবিততর্তৃকা স্ত্রীর বিকন্ধ হিসাবে প্রয়োজন একটি সাময়িক শব্যাসঙ্গিনীর।

আমার মনে হরেছে, এ খিরোরিটা গ্রাহ্য হতে পারে না। অতিখিলেবার আতিশব্য বিদ প্রতিটি নগরসভাতা মেনেও নিরে থাকে তব্ও অতটা বাড়াবাড়ি অবিশাস্য। সেক্ষেত্রে নগরপ্রধান, শ্রেষ্ঠী এবং পুরোহিতেরা বিকল ব্যবস্থার যত্ত্ববান হতেন। বাগানের কল, ক্ষেতের শস্য, গোল্লালের গরুর দুখের সঙ্গে অনুঢ়া কন্যার বৌধনকে সমমূল্যমানের বলে চিহ্নিত করতেন না। অর্থমূল্যে পতিতালয় থেকে উপাদান সংগ্রহ করতেন অথবা অন্তঃপুরে সঞ্চিত উপপদ্ধীদের কাউকে অতিথি-সংকারমানসে পাঠাতেন।

প. পুরোহিত তদ্ধের ব্যতিচার: অপর একদল পণ্ডিতের মতে 'প্রথম্ব রজনীর অধিকার' করারন্ত করার পর পুরোহিতরা নিজেরাই এই ব্যবস্থাটি কায়েম করেছিল। নিজেদের রিরংসা অব্যাহত রাখতে। এই মতটাও মেনে নেওরা চলে না। একই হেতুতে, অর্থাৎ সেক্ষেত্রে নগর-নৃপতি এবং প্রধান পুরোহিত নিজ নিজ কুমারী কন্যার সতীচ্ছদ ছিল্ল করবার এই বর্বর ব্যবস্থার নিশ্চর সার দিতেন না।

সব করটি মতামত তৌল করে আমাদের মনে হরেছে—অন্যান্য হেতৃশুলি কোন কোন সমাজ ব্যবস্থার ছারাপাত ঘটালেও এই অস্তুত এবং প্রায় সর্বব্যাপি ব্যবস্থাপনার মূলে রয়ে গেছে আাঙ্গল্স্-রর্লিভ হেতৃটি। অর্বাৎ পূর্বকরের বৌথ-বৌনাচারের ফলশ্রুতি। হরতো তার সঙ্গে ক্ষেত্রবিশেষে মিশেছে উর্বরতা অথবা/এবং কুমারী তন্ত্র অথবা/এবং বলিদান-প্রবার প্রভাব।

দেবদাসী ১২

দেবাদাসী-প্রথা ভারতবর্ষে কখন শুরু হয়েছিল তা নিশ্চিত করে বলা না গেলেও কিসের প্রেরণায় তা আমদানি করা হয়েছে তা অনুমান করা যায়:

বাইবেলে বলা হয়েছে, ঈশ্বর নিজের আদলে মানুষ সৃষ্টি করেছেন। ভারতবর্ষে ঘটনাটা হচ্ছে 'কনভার্স থিওরেম'—এখানে মানুষ ঈশ্বরকে সৃষ্টি করেছে নিজের আদলে। উপনিষদের নিরাকার পরম ব্রহ্ম যেদিন পৌরাণিকযুগে সাকার হতে শুরু করলেন—আঁদের হস্তপদাদি অঙ্গপ্রত্যঙ্গের কল্পনা করা হল, তখন পুরোহিত-তন্ত্র স্বতই চিন্তা করতে শুরু করল, মানব-দেহধারী দেবদেবীদের ঐহিক-তথা-দৈহিক সৃথসুবিধার যাবতীয় ব্যবস্থাপনার দায়িত্বও তাদের উপর বর্তেছে। নগরাধিপতির অনুকরণে মন্দিরাধিপতিকে দৈনিক স্থান করানো, ভোগ-রাগের আয়োজন শুরু হল। পূজা আরতি; নেবেদ্যের পর "পানার্থে গঙ্গোদকং"এ তার পরিসমাপ্তি ঘটল না, ব্যবস্থা করতে হল, আহারান্তে "তান্থলার্থে গঙ্গাজলং"। এমন কি মহারাজ যেহেতু আহারের পর মুখপ্রক্ষালন করে থাকেন তাই দেবতার জন্য "পুনরাচমনের মন্ত্রসহ মুখপ্রক্ষালনের" আয়োজনও হল। কিন্তু আচমনের পর মহারাজ কী করেন? নিদ্রাং ঠিক তা নয়। আহার ও নিদ্রার মাঝখানে থাকে আরও কিছু। অগত্যা পুরোহিতের দল খুঁজতে থাকে দেবতার উপযুক্ত এক বা একাধিক শয্যাসঙ্গিনী।

হয়তো স্থূলভাবে বলেছি, কিন্তু ধারণাটা এভাবেই এসেছে। ধারণাটা নিজ্পে থেকে আসেনি। পুরোহিত-তন্ত্রই তাকে ঐ ভাবে এনেছে। নিজ স্বার্থে যে ব্যবস্থাপনাটা সে করতে যাচ্ছে তাতে ধর্মীয় রাঞ্জতার মোড়ক এভাবেই চড়ানো হয়েছে।

কীভাবে দেবদাসীদের সংগ্রহ করা হত তার কোনও ঐতিহাসিক দলিল নেই। অন্তত আদি ও মধ্যযুগে। কিন্তু মন্দির পরিভাষায় ব্যবহাত কয়েকটি শব্দের সূত্র ধরে আমরা কিছু তথ্য পাচ্ছি। মন্দির পরিভাষায় দেখছি দেবদাসীদের ছয়টি শ্রেণীতে বিভক্ত কুরুত হয়েছে:

বিক্রীতা— অর্থের বিনিময়ে মন্দির কর্তৃপক্ষ যখন কোন কুমারীকে ক্রম্ম করেন তখন সে বিক্রীতা দেবদাসীরূপে গণ্য হয়। অধিকাংশ ক্ষেত্রেই এরা অত্যন্ত গরীব সম্প্রদায়ের সুন্দরী বালিকা। একাধিক কন্যার পিতা সব কয়টি আত্মজাকে পাত্রস্থ করতে পারবে না আশক্ষা করে দু-একটিকে তুলে দিত পুরোহিতদের হাতে। দেবদাসীর গর্ভজাতা কন্যাও এই দলভুক্তা; মা যেহেতু কেনা-দাসী, তাই তার কন্যাও তাই। বালিকাবয়স থেকে তাকে নানান বিদ্যা ও কলায় পারক্ষম করে তোলা হত—নৃত্য, গীত, অক্ষর-পরিচয়, কাব্য, পুষ্পচর্চা, আলিম্পন বিদ্যা ইত্যাদি। মন্দিরের প্রধানা দেবদাসীর তত্ত্বাবধানে তারা ধীরে ধীরে বয়ঃপ্রাপ্তা হয়—"পহিলে বদরিসম, পুননবরঙ্গ / দিনে দিনে অনঙ্গ আগোড়াল অঙ্গ।" রজোদর্শনের পর প্রধান পুরোহিতের নির্দেশ অনুসারে কিশোর মেয়েটির 'অভিষেক' হয়। অর্থাৎ কোন এক পুণ্য লগ্নে তার বিবাহ দেবদাসী ১৩

হয়—বর কখনো দেববিগ্রহ স্বয়ং, কখনো বা তাঁর কোন প্রতীক— ত্রিশুল, চক্র বা তরবারি। সেই রাত্রেই মেয়েটির ফুলশেয রচিত হয়। মন্দির পুরোহিত স্বয়ং অথবা তাঁর নির্দেশে কোন অধীনস্থ কর্মচারী নবাগতার কৌমার্য হরণ করে তাকে পরিপূর্ণ দেবদাসীতে রূপান্তরিতা করে। সেই রাত্রি থেকে মেয়েটি হয়ে যায় আজীবনের জন্য দেবদাসী।

ভূত্যা— এরা মূলত পরিচারিকা। মন্দিরের যাবতীয় মেয়েলি কাজ—ঝাড়া মোছা, মন্দির-প্রকালন, তৈজসপত্র পরিষ্কার রাখা, নৈবেদ্য ও ভোগ প্রস্তুত করা, চন্দন-বাটা, পুস্পাচয়ন ইত্যাদি কাজের জন্য এদের প্রয়োজন। শ্রেণীগতভাবে এরা অপর দলের চেয়ে নিচে। অবশ্য যৌবন থাকলে তাদের দেহদানকার্যও কর্তব্যভুক্ত। নৃত্যগীতের আসরে এরা উপস্থিত থাকলেও প্রায়শ অংশ গ্রহণ করত না।

ভক্তা— স্বেচ্ছায় যখন কোন রমণী— কুমারী অথবা স্বামীত্যক্তা, মন্দির কর্তৃপক্ষের কাছে আত্মসমর্পণ করে দেবদাসী হতে চায় তখন সে 'ভক্তা'। এক্ষেত্রে মূল প্রেরণা— ভক্তি। এঁরা অনেকে অতি উচ্চ শ্রেণী থেকে আসতেন—আর্থিক ও সামাজিক বিচারে। মধ্যযুগে ইউরোপের রোমান ক্যাথলিক চার্চের 'নান' বা সন্ন্যাসিনীদের সঙ্গে এঁদের তুলনা করা যায়। এঁরা পর-পুরুষকে দেহদানে বাধ্য থাকতেন না। এঁদের প্রসঙ্গেই আনি বেসান্ট লিখেছিলেন, "প্রাচীন হিন্দুমন্দিরে এক শ্রেণীর পৃত চিরকুমারী সেবারতা থাকতেন—তাঁদের বলা হয় দেবদাসী। তাঁরা সন্ন্যাসিনী, জিতেন্দ্রিয় এবং ঈশ্বরেই কায়মনঅন্তরাত্মা সমর্পণ করতেন।" চিতোর-মহিষী মীরাবাঈ ভক্তা শ্রেণীর এক উজ্জ্বল দৃষ্টান্ত। যদিও তিনি কোনও সাধারণ মন্দিরে বসবাস করেননি, তবু তিনি মনেপ্রাণে ছিলেন—দেবদাসী।

দন্তা—'ভক্তা' শ্রেণীর সঙ্গে 'দন্তা'র পার্থক্য দু-জ্বাতের। প্রথম কথা, ভক্তা শ্রেণীর কিষাল প্রেরণা ভক্তি; অপরপক্ষে 'দন্তা'র প্রেরণা দু-জ্বাতের হতে পাবে। তাজ বিশ্বাস অথবা আত্মরক্ষা। দ্বিতীয় কথা, ভক্তা–শ্রেণীর সন্ন্যাসিনী ঐহিক অর্থে দৈহিক মিলনে বাধ্য নয়; অপরপক্ষে দন্তা শ্রেণীর দেবদাসীকে মন্দির পুরোহিত অথবা পৃষ্টপোষক অতিথিদের দৈহিকঅর্থে সম্ভন্ট করতে হত। আর একটু বিস্তার করে বলা থেতে পারে: কোনও পূণ্যলোভী গৃহস্থ মনস্কামনা চরিতার্থ করতে, 'মানত' রাখতে, স্বেচ্ছায় কন্যাকে মন্দিরে দান করতে পারে। এটা অন্ধ বিশ্বাস। অভিভাবক অনেক ক্ষেত্রে পিতামাতাও। গঙ্গাসাগরে সন্তান সমর্পণ কুপ্রথার সঙ্গে এখানে তুলনা করা থেতে পারে। তফাত এই—গঙ্গাসাগরে বিসর্জিত শিশুর মৃত্যুযন্ত্রণা ক্ষণিক এবং সে মৃত্যুযন্ত্রণার যঙ্গে যুক্ত হত না মানসিক যন্ত্রণা—সমাজ, সংসার পিতামাতার বিরুদ্ধে দুরস্ত অভিমান। কিম্বা হয়তো সহস্রান্ধির প্রচলিত ভ্রান্ত ধারণায় মেয়েটিও শিকার হত। জরা–ব্যাধি-মৃত্যুর মতো, এই পতিতাবৃত্তির ক্লেদকে মেনে নিত নিয়তির অনিবার্য দেবদাসী ১৪

অভিশাপ বলে। এখানে জয়দেব ঘরণী পদ্মাদেবীর কথা প্রসঙ্গত উল্লেখ করা যায়। কিংবদন্তী বলে, বালিকা বয়স থেকেই পদ্মাবতী রূপে লক্ষ্মী, গুণে সরস্বতী। কার পরামর্শে বলা হয়নি, কিন্তু এমন একটি সর্বগুণান্বিতার স্থান জগলাথদেবের মন্দির —এ কথাই স্থির করলেন পদ্মাবতীর পিতামাতা। তখন পদ্মাবতী পঞ্চদশী। দূর গ্রাম থেকে ওঁরা পদব্রজে এলেন পুরীধামে, একমাত্র কন্যাটিকে দারুব্রশের চরণে সমর্পণ করে ওঁরা বানপ্রস্থে যাবেন। কিশোরী পদ্মাবতী বোধ করি বুঝতে পারেনি ব্যাপারটা কী হতে চলেছে। বুঝল, যখন তাকে চন্দনচর্চিত করে, পুষ্পভারনম্ব বধুবেশে মন্দিরে নিয়ে আসা হল। প্রস্তাবটা শুনে বড় পাশ্যার লালসাজর্জর দৃষ্টিতে সে বুঝি কিছুটা অনুমান করল। সঙ্কুচিত হয়ে দাঁড়িয়ে রইল একপ্রান্তে।

প্রৌঢ় বড় পাণ্ডা এক কথায় রাজি হয়ে গেল। তার উৎকলীয় ভাষায় আশ্বাস দেয়, কাল দিন ভাল আছে, আমি নিজেই অভিষেক করে দেব। ক্রমে পদ্মাবতী 'গোপিকা' হয়ে যাবে।

বড় পাণ্ডা ওঁদের যাত্রীশালায় থাকবার বন্দোবস্ত করে দিল।

কিংবদন্তী বলেনি, সে-রাত্রে মেয়েটি জনান্তিকে তার জননীকে প্রশ্ন করেছিল কি না—"মা! 'গোপিকা' কাকে বলে? কাল রাত্রে আমার 'অভিষেক' হবে মানে কী?"

কিন্তু কিংবদন্তী বলেছে, সে রাত্রে পদ্মাবতীর মাতা ও পিতা উভয়েই একটি বিচিত্র স্বশ্নাদেশ পেলেন। দুক্ষনেই স্বপ্নে দেখলেন, দারুভূত ক্ষারাথ ওদের বলছেন, — এ তোরা কী করতে বসেছিস! 'পুরীধামে এসেছিস কেন? রাঢ়খণ্ডে বীরভূম অঞ্চলে আছে কেন্দুবিৰ গ্রাম। সেখানে আমার এক উদাসীন ভক্ত আছে, নাম জয়দেব। পদ্মাবতীকে তার হস্তে সমর্পণ করে আয়! তাহলেই আমি তাকে পাব! ফলে, ''জ্ঞান্নাথদেবের আদেশে পদ্মাবতীর পিতা তনয়াকে সেই উদাসীন জয়দেবের নিকট উপস্থিত করিয়া তাঁহাকে পত্নীরূপে গ্রহণ করিবার নিমিন্ত অনুরোধ করিলেন। কিন্তু জয়দেব তাহাতে অস্বীকৃত হইলেন। তখন পদ্মাবতীর পিতা অনন্যোপায় হইয়া ক্রিটাকে জয়দেবের নিকট রাখিয়া প্রস্থান করিলেন। জয়দেব তথাপি পদ্মাবতীকে যথেচ্ছ চলিয়া যাইতে বলিলেন। পদ্মাবতী অতি বিনয়নম্রবচনে কহিলেন, ' জ্ঞান্নাথদেবের আজ্ঞায় পিতৃদেব আমাকে আপনার হস্তে সমর্পণ করিয়াছেন….আমি শুধু আপনারই চরণ সেবা করিব। অতঃপর কবি বাধ্য হইয়া তাঁহাকে ভার্যারূপে গ্রহণ করিলেন।' 18

কিংবদন্তী মানুন, না মানুন, পদ্মাবতী নিঃসন্দেহে দেবদাসী।

'দাস'? তাহলে জয়দেবের পাণ্ডুলিপিতে কেমন করে লেখা হল সেই মারাত্মক পংক্তিটা : 'দেহিপদপল্লবমুদারং!'?

দন্তা-শ্রেণীর দেবদাসীরা যে শুধুমাত্র অন্ধ বিশ্বাসের শিকার একথা মনে করা ভূল। কারণ অভিভাবককেযে দান করতে হবে এমন কথা নেই। অনেক প্রাপ্তবয়স্কা রমণী— কুমারী অথবা স্বামীত্যক্তা—স্বয়ং মন্দিরে এসে 'দেবদাসী' হবার জন্য আবেদন করেছে এমন নজিরও আছে। আত্মদানীও 'দন্তা'-শ্রেণীভুক্তা। এ-ক্ষেত্রে দেখা গেছে মাতৃপিতৃহীন কিশোরী বা তরুণী আত্মীয়-স্বজ্বনের লালসার হাত থেকে আত্মরক্ষার প্রেরণায় মন্দিরের শরণ নিয়েছে। নিঃসন্দেহে দত্তা-দেবদাসীর জীবন পতিতালয়ের রূপোপজীবিনীদের অপেক্ষা অনেক-অনেক বেশী কাম্য। আত্মীয়-স্বজ্জন—যে রক্ষক সেই ভক্ষক— তাদের রিরংসা ঐ মেয়েটিকে অন্যথায় অনিবার্যভাবে সেই লালবাতিজ্বলা চাক্লাটায় টেনে আনত।

হ্বতা—এদের সম্বন্ধে মন্দির-সাহিত্য স্বতই স্বন্ধভাষ—হেতুটা সহজ্ববোধ্য।নামকরণ থেকেই বোঝা যায় আইনের ফাঁকে এদের অপহরণ করে আনা হত।নিরুদ্দিষ্টা মেয়েটির সন্ধান পেত না সে অঞ্চলের নগর কোটাল। বছ দূর দেশে মন্দিরের অন্ধকৃপে বন্দিনীরূপে সে জীবন অতিবাহিত করত।

অলঙ্কারা—নামেই তাদের পরিচয়। এক মন্দিরে একজন। মন্দিরের মুকুটমণি। নৃত্যগীতাদি চৌষট্টি-কলায় এরা পারদর্শিনী—অপূর্ব রূপবতী। অন্যান্য শ্রেণীর নামকরণের মধ্যে তাদের সংগ্রহকার্যের ইঙ্গিত আছে, অলঙ্কারা-শ্রেণীর দেবদাসীর তা নেই। বস্তুত যে-কোনও শ্রেণীর দেবদাসীই এই শীর্ষ পদে উন্নীতা হতে পারে—রূপ ও গুণের মাপকাঠিতে। মন্দিরের দেবদাসীদের সে হচ্ছে রানী। সকলে তার আদেশ মেনে চলতে বাধ্য। শিবমন্দিরে তার নাম 'রুক্রাণিকা', সম্বোধনে রুদ্রাণি; বৈষ্ণব মন্দিরে তার নাম 'গোপিকা'। দেবদাসীর আমলাতন্ত্রের সোপানে যদিচ 'অলঙ্কারা'র স্থান সবার উপরে তবু এক-হিসাবে তার মর্যাদা ভক্তাশ্রেণীর নিচে।ব্যাখ্যার প্রয়োজন নেই—তুলনা করে বলা যায়, যেমন সসাগরাধরণীর অধিপতির আসন কৌপীনধারী সন্ম্যাসীর নিচে। হেতু একটাই—অলঙ্কারা শ্রেণীর দেবদাসীকে কচিৎ কখনও অতি উচ্চশ্রেণীর পৃষ্ঠপোষককে শারে সমসাময়িক সমাজব্যবস্থার 'রাজনটী' অথবা 'জনপদকল্যাণী'র সঙ্গে। 'রাজনটী' তথি বাজনিক্সিটা ক্রেন্সিটা ক্রেন্সিটাটা ক্রেন্সিটাটা ক্রেন্সিটাটা ক্রেন্সিটাটা ক্রেন্সিটাটা ক্রেন্সিটাটা ক্রেন্সিটাটা ক্রে প্র্যাকটিশনার! নিজ-মঞ্জিলে ইচ্ছামতো সে পরুষ খরিন্দারকে আমন্ত্রণ করে নত্য-গীত বা আর কিছু দিয়ে পরিতৃপ্ত করতে পারে। শ্রেষ্ঠী-বণিক-পান্থ আর হাাঁ, স্বয়ং রাজাও। রাজনটীর উদাহরণ রবীন্দ্রনাথের নৃত্যনাট্য শ্যামার নায়িকা, অপরপক্ষে জ্বনপদকল্যাণী'র উদাহরণ বৈশালীর 'আম্রপালী' অথবা কপিলবস্তুতে বুদ্ধদেবের অনুজ নন্দের প্রণয়িনী, যার প্রাচীর চিত্র অক্ষয় হয়ে আছে অজন্তার যোডশ-গুহায়।

.....ে বোধকরি যুক্তিতর্কের এই কণ্টকবৃন্ত পাঠকের ভাল লাগিতেছে না 'আমি কী করিব? ভালবাসাবাসির কথা একটাও নাই—বছকাল সঞ্চিত প্রণয়ের কথা কিছু নাই—হে প্রাণ! হে প্রাণাধিক!—সে সব কিছুই নাই—ধিক।'

তথান্ত। দেবদাসীসৌধের বনিয়াদের 'বঙ্কিম'-খিলান পরিত্যাগ করিয়া আসুন গরের সুপারস্ট্রাকচারের কারুকৃতি লক্ষ্য করা যাউক...... দেবদাসী ১৬



গ্রীস্টপূর্বাব্দ দুইশত সাঁইত্রিশ। মহানগরী বিদিশার অনতিদূরে একটি নগণ্য গশু গ্রাম। আর্যাবর্তের মানচিত্রে নামটি অচিহ্নিত : কাকনায়। ক্রন্থসতি নিতান্ত অল্প, কিছুদূরে গোলপাতায়–ছাওয়া পর্ণকৃটির; তার গর্তে আশ্রয় নিয়েছে কিছু মেহনতি মানুষ। আর বিদিশা নগরী থেকে আগত কিছু ভাস্কর, যারা ইতিপূর্বে ছেনি-হাতৃড়ি চালনায় ছিল অনভান্ত। তারা হন্তিদন্ত-শিল্পী। বিজন প্রান্তরে সদ্য গড়ে-ওঠা গশুগ্রামের মধ্যভাগে একটি অনুচ্চ টিলা;তার উপর দৃটি ক্ষুদ্রকায় স্থুপ।ইতন্ততবিক্ষিপ্ত দু-একটি বিহার, একটি

চৈত্য এবং কিছুদূরে যেন সামান্য স্বাতন্ত্র্য রক্ষা করে একটি ভিক্ষুণী বিহার।

নির্মীয়মাণ সঞ্জারামের প্রধান অর্হৎ মহা-থের বুদ্ধভদ্রের দৃঢ়বিশ্বাস—কালে এই অখ্যাত জ্বনপদটি হয়ে উঠবে মহাতীর্থ। বীজ্ঞটি উপ্ত হয়েছে, মহীরূপে রূপান্তরিত হতে কয়েক দশক বা কয়েক শতাব্দী লাগবে—এই যা।

স্থার পৃতির একটির গর্ভে সুসঞ্চিত মহা-অর্হৎ সারিপুত্ত এবং মহামৌদগল্ল্যায়নের পৃতাস্থি। অপরটিতে সঙ্গোপনে সংরক্ষিত হয়েছে এমন এক সম্পদ যা অচিন্তানীয়। প্রায় তিনশত বৎসর পূর্বে মগধরাজ অজাতশক্র সেই মহাসম্পদটি সংগ্রহ কুরের এনেছিলেন কুশীনগরের অধিপতি মল্লরাজের নিকট থেকে, তাঁর বিচক্ষণ ব্র্মিণমন্ত্রী ল্রোণের সহায়তায়। মাত্র দুই দশক পূর্বে দেবনাম পিয়তস্স সম্রাট প্রিয়দশী সেই পরম সম্পদটি স্বহস্তে সংরক্ষিত করে গেছেন অপগর্ভে। 2

মূল স্ক্পটিকে খিরে গড়ে উঠছে থভ-সূচী-বেদিকা-প্রদক্ষিণপথ। পূর্ব-তোরণটি সুসমাপ্ত, তার বরাঙ্গে জাতকের নানান কাহিনী। বর্তমানে নির্মিত হচ্ছে দক্ষিণ-তোরণ। মহা-থের-এর অনুমতিক্রমে বিদিশার শিশ্পীদলকে স্বীকৃতি দিতে তার একপ্রান্তে সম্প্রতি খোদিত হয়েছে একটি নিপি—"বিদিশাকেহি দক্ষকারেহি রূপকশ্মাম্ কৃতম<sup>3</sup>।"

আমালের কাহিনী কালে, সেই দুইশত সাঁইত্রিশ খ্রীস্টপূর্বাব্দে গণ্ডগ্রাম কাবনায়ে নেমে এসেছে এক মর্মবিদারক দুঃখের ঘনান্ধকার। সংবাদবহ পাটলিপুত্র থেকে প্রত্যাবর্তন করেছে সেই নিদারুণ বার্তাটি নিয়ে: সদ্ধর্মের শ্রেষ্ঠ পৃষ্ঠপোষক দেবনাম নাম— ২

দেবদাসী ১৭ পিয়তস্স মগধরাজ প্রিয়দর্শী আর ধরাধামে নাই।

ক্ষুদ্রায়তন চৈত্যে সমবেত হয়েছেন সকলে। চৈত্যটি আয়তাকার—দূরতম প্রান্তে একটি স্কুপ;দূই পার্ম্বে দূই সারি স্কন্ত। ঘৃতপ্রদীপের আলোকবর্তিকায় সন্ধ্যার ঘনান্ধকার সত্ত্বেও চৈত্যাভ্যন্তর আলোকিত। এক দিকে বসেছেন ভিক্ষু, অপরদিকে ভিক্ষুণীর দল। সঞ্জ্যারামের অগ্গাবিনতা মহাভিক্ষুণী পঞ্চপ্রদীপ দিয়ে স্কুপকে বরণ করলেন। মহাথের উচ্চারণ করলেন প্রার্থনামন্ত্র। সম্রাট প্রিয়দর্শীর আত্মার শান্তি-কামনা করে সান্ধ্যপ্রধাসভার অবসান ঘটল।

মহাভিক্ষণী সেবানস্রাকে পুরোভাগে নিয়ে ভিক্ষুণীর দল—সংখ্যায় তাঁরা মাত্র সাতজন— প্রত্যাবর্তন করলেন ভিক্ষুণী-বিহারে। অন্যান্য সকলে তাঁকে শ্রদ্ধাঞ্জাপন করে বিদায় হলেন। মহাভিক্ষুণী তাঁর একান্ত-সহচরী মালতিকে ডেকে বললেন, আমার অজিনাসনটি বিছিয়ে দাও। আজ আমার উপবাস। আমি ধ্যানে বসব।

আদেশমাত্র মালতি ওঁর ধ্যানের যাবতীয় ব্যবস্থা করে দিল। মহাভিক্ষুণী সেবানস্রা পঞ্চাশোর্ষ্মা; তাঁর মুণ্ডিত মস্তক, পরনে পীতবাস, সর্বাঙ্গে নেই কোনও আভরণ। কিন্তু এখনও তার দেহে জরা রেখাপাত করতে পারেনি। এখনও তিনি তপ্তকাঞ্চনবর্ণা। নিঃসন্দেহে যৌবনকালে তিনি অসামান্যা সুন্দরী ছিলেন।

সম্রাট প্রিয়দর্শীর মহাপ্রয়াণে তিনি আজ কিছু বিচলিতা। মালতী কক্ষ ত্যাগ করার পর তিনি অজিনাসনে উপবেশন করলেন না। পরিবেশের অপর প্রান্তে রক্ষিত একটি পেটিকার বন্ধন উন্মোচন করতে থাকেন। পেটিকাটি নানান তাল ও ভূর্জপত্রের পুঁথিতে আকীর্ণ। তার ভিতর হস্তসঞ্চালন করে নিম্নতম স্থান থেকে তিনি উদ্ধার করে আনলেন একটি অতিক্ষুদ্র রত্নমঞ্জুষা। তার গর্ভস্থ বস্তুটি আজ তিন-দশক আলোক স্পর্শ লাভ করেনি। বহুক্ষণ সেটিকে দুই হস্তে ধারণ করে মহাভিক্ষুণী রুদ্ধহার পরিবেশস্থ নির্বাহ্ণ নিম্নস্প দীপশিখার দিকে একদৃষ্টে তাকিয়ে রইলেন। মহাভিক্ষুণী আর মুক্তিশিখা পরস্পরের উপমান তথা উপমেয় হয়ে গেল। তারপর অস্ফুটে মন্ত্রোচ্চারণের মতো বললেন, তুমি তো অশোক। তাহলে আমাকে কেন দিয়ে গেলে এত বড় শোক?

না ঃ। সাহস সঞ্চয় করতে পারলেন না। রত্নমঞ্জুষার অভ্যন্তরে দৃক্পাতের লোভ সংবরণ করে পুনরায় সেটিকে স্বস্থানে সংস্থাপিত করলেন। অজিনাসনে ধ্যানে বসার উপক্রম করছেন এমন সময় ছারে মৃদু করাঘাত হল।

পুনরায় গত্রোত্থান করলেন মহাভিক্ষ্ণী। দ্বারের অর্গল মোচন করে বললেন, কী মালতি?

মালতি সলজ্জে ক্ষমা ভিক্ষা করে বলে আজ পূর্বাহ্ন থেকে এক অন্ধ বৃদ্ধ আপনার সাক্ষাৎপ্রার্থী। দুঃসংবাদ শ্রবণে আমরা কেউই সেকথা মনে রাখিনি। তিনি এখনও পরিবেণ-সম্মুখস্থ বৃক্ষতলে অপেক্ষা করছেন।

দেবদাসী ১৮

মহাভিক্ষণী বিস্মিতা হলেন, অন্ধ বৃদ্ধ! আমার সাক্ষাৎপ্রার্থী।? কেন?

- —সে-কথা তিনি শুধু আপনাকেই নিবেদন করতে চান?
- —উত্তম। কিন্তু যথাবিহিত অতিথি-সংকার করা হয়েছে?
- —আজ্রে হাা। এখন আপনি অনুমতি করলে....
- —ঠিক আছে। তাঁকে এখানে নিয়ে এস।

পরিবেণ অপ্রশস্ত। তদ্ভিন্ন সেখানে পুরুষের প্রবেশাধিকার নাই। মহাভিক্ষণী স্বয়ং এসে বসলেন পরিবেণ-সম্মুখস্থ প্রাঙ্গণের এক শিলাসনে। একটু পরেই বৃদ্ধের হস্তধারণপূর্বক মালতি প্রত্যাবর্তন করল। আগস্তুকের বয়স যদি ষাট হয়, তবে বলতে হবে তিনি অকালে জরাগ্রস্ত। উর্বাঙ্গ অনাবৃত। পরিধানে ধূলিমলিন জীর্ণ বস্ত্রখণ্ড। নগ্রবক্ষের প্রতিটি পঞ্জর গণনা করা যায়। মাল্তি অন্ধকে সম্বোধন করে বলল, আপনি মহাভিক্ষণী অগগবিনতার সম্মুখে এসেছেন। কী বলতে চান, বলুন?

বৃদ্ধ সাষ্টাঙ্গে মহাভিক্ষুণীকে প্রণাম করলেন। বললেন, অসময়ে আপনাকে বিরক্ত করছি, মা। কিন্তু আমি নিরুপায়। একটি ভিক্ষা আছে.....

- ---বলুন ?
- —আমি অন্ধ, অশক্ত। কিন্তু আমার পুত্রটি দক্ষ কারিগর। তাকে যদি অনুগ্রহ করে কাকনায় মহাবিহারের নির্মাণ কার্যে....
  - —সে-কথা বলতেই কি এই মধ্যরাত্রে....

বৃদ্ধ সসক্ষোচে বলেন, আমার অন্যায় হয়ে গেছে, মা!

Palifica Sellowed মহাভিক্ষণী তৎক্ষণাৎ আত্মসংশোধন করে বলেন, না, আমারই ভূল। শুনেছি আপনি দিবাভাগেই এসেছিলেন। আমরা একটি দুঃসংবাদ শ্রবণে—

- —জানি মা, জানি। অমন ইন্দ্রের মতো মহারাজ....
- —ইন্দ্রের মতো! আপনি তাঁকে স্বচক্ষে কখনো দেখেছেন?
- —আজ্ঞে হাাঁ। দেখেছি বইকি। তখন আমার দৃষ্টি ছিল তো। সে আজ্ঞ চার দশক পূর্বেকার কথা। তাঁকে দেখেছি। শালপ্রাংশু, মহাভুক্ষ। তাঁকে প্রথম দেখেছিলাম যোগীমহেশ্বর মন্দিরে।

মহাভিক্ষুণী একটু ঝুঁকে পড়ে বললেন, কীং কীং কীং মন্দিরং যোগীমহেশ্বরং

—আজ্ঞে হাা। মধ্য আর্যাবর্তে। রামগড় পর্বতে। সেখানে নির্মিত হয়েছিল পাশপাশি দৃটি গুহামন্দির—যোগীমহেশ্বর এবং সীতা-বঙ্কিমা। যোগীমহেশ্বরে পূর্বযুগে থাকতেন আদিকবি বান্মীকি। আর সীতা-বঙ্কিমায় থাকতেন নির্বাসিতা সীতামাঈ। নিচ দিয়ে বহে চলেছে রেন্দ্ নদী। আমি সেই গুহামন্দিরের ভাস্কর ছিলাম, মা। অনেক-অনেক মূর্তি খোদাই করেছি সেখানে। গন্ধর্ব-কিন্নর, নৃত্যরতা দেবদাসী। তখন তো আমার দৃষ্টি ছিল...আর জানলেন মা, মন্দিরের প্রবেশ-তোরণে আমি একটি মূর্তি খোদাই করেছিলাম;সুতনুকার....

সম্ভান উচ্চারণ নয়, অনিবার্য প্রতিধ্বনির মতো মহাভিক্ষণী বললেন, সূতনুকার!

—-আজ্ঞে হাাঁ, সে ছিল সেই মন্দিরের প্রধানা দেবদাসী, রুদ্রাণী! অমন অসামান্যা সুন্দরীর —বাক্যটি শেষ হল না বৃদ্ধের। একটা দীর্ঘশ্বাস ফেলে বলল, সে সব অবাস্তর কথা শুনিয়ে কী লাভ? সূত্যুকার সে রূপও নেই, রূপ দেখবার দৃষ্টিও নেই রূপদক্ষ দেবদিল্লর....

বৃদ্ধ নীরব হল। বোধকরি সে কোন বিস্মৃত অতীতে নিজেকে হারিয়ে ফেলেছিল। বেশ কিছক্ষণ পর যেন সম্বিত ফিরে পেয়ে বলে, আপনারা কি এখনও আছেন? মায়েরা १

মালতি সাড়া দেয় না। প্রস্তর-বেদিকায় মাথা রেখে সে কখন ঘুমিয়ে পড়েছে। আর দীপশিখাটি হাতে নিয়ে যেন স্তুপ প্রদক্ষিণ করছেন অগগবিনতা। এদিক-ওদিক নানাদিক থেকে ঐ অন্ধ বৃদ্ধের ভিতর তিনি কী যেন খুঁজছেন।

#### ---মা ?

সম্বিত ফিরে পান এতক্ষণে! ছি ছি ছি! এ কী করছিলেন এতক্ষণ! কিসের এ কৌতৃহল ? আত্মবিশ্বাস ফিরে পান তিনি। বলেন, কিছুই নেই বলছেন কেন রূপদক্ষ? যোগীমহেশ্বর গুহায় আপনার সেই মূর্তিটা তো শাশ্বত হয়ে রইল—

—না মা. নেই। অপরাধীদের সন্ধান না পেয়ে সহস্রাক্ষের সমস্ত আক্রোশ গিয়ে পড়েছিল ঐ মূর্তিটার উপর। সেটাকে সে চূর্ণ-বিচূর্ণ করে দিয়েছে।

এবার দীর্ঘশ্বাস পড়ল অগগকি:তার। বললেন, মর্তিটাও তাহলে রইল না?

ু । তাৰ শারবর্তে শাশ্বত হয়ে রইল একটা প্রহসন। কে যেন সেই বিদীর্ণ মূর্তির পাদমূলে কৌতুক করে উৎকীর্ণ করেছে একটি পংক্তি—"দেবুদ্ধির সূত্যুকাকে ভালবেসেছিল।"

নুস্বাদ্যে ভাগাদোদোছল। অগ্গবিনতা ইন্দ্রিয় সংযমে অভ্যস্তা। কুর্ম যেমন তার হস্তপদাদি নিজ্ঞ দৈহবর্মের ভিতর লুক্কায়িত করে, ঠিক তেমনি নিজ বিচ্ছিন্ন চিন্তা, উচ্ছাস হাদয়াবেগকে সক্ষচিত করে প্রশ্ন করলেন, আপনি দৃষ্টি খুইয়েছেন কবে? কী করে?

- —সে সব কথা শুনে আপনার কী লাভ, মা? দুঃখীর জীবন বড় দুঃখের।
- —তবু বলুন আপনি।
- —সহস্রাক্ষ অপরাধীকে খুঁজে পায়নি, কারণ আমি মধ্য আর্যাবর্তের অরণ্য-পর্বতে দীর্ঘ তিনমাস আত্মগোপন করে ছিলাম। শুধু ফলমূল আর ঝরনার জলই ছিল আমার জীবনধারণের উপাদান। ঐ সময় কোনও বিষাক্ত ফলের রসে আমার দৃটি চক্ষই নষ্ট হয়ে যায়।
- —তারপর १ দেবদাসী ২০

— তারপর আর কী বলব, মা? সহস্রাক্ষের মৃত্যুর পর যোগীমহেশ্বরে গিয়েছিলাম; কিন্তু সূতনুকার সাক্ষাত পাইনি। সে নাকি নিরুদ্দেশ হয়ে যায়। তারপর আমিও পথে পথে ফিরতে থাকি। এক জন্মদুখিনী আমাকে গ্রহণ করে। সে ছিল খঞ্জ, অন্ধ নয়। আমরা দুজনে দুজনকে ভর করে এতদিন বেঁচে ছিলাম। সে স্বর্গে গেছে; কিন্তু তার সন্তানটি আমারই মতো... না। আত্মপ্রশংসা করব না মা, আর আপনি তো আমার হাতের কাজ দেখেননি। আপনি বরং নিজে পরখ করে তাকে কাজে বহাল করবেন।

অগ্গবিনতা এতক্ষণে সম্পূর্ণ আত্মস্থা হয়েছেন।না, ঐ জরাগ্রস্ত বৃদ্ধের প্রতি কোন আকর্ষণ, কোনও অভিমান, কোনও মোহ আজ তাঁর নাই। আজ এই মৃহুর্তে ফো তাঁর উপসম্পদাগ্রহণ পরিপূর্ণ হয়ে গেল। একদিন—সেই যেদিন ছেনি হাতৃড়ি ছুঁড়ে ফেলে দিয়ে রূপের কাপ্সল দেবদিন্ন প্রথম সূত্রনুকার তনুদেহটি আলিক্ষনপাশে আবদ্ধ করেছিল, চুম্বনে চুম্বনে তাঁকে উন্মাদ করে দিয়েছিল, সেদিন যেমন সূত্রনুকার ইচ্ছা করেছিল রামগড় পাহাড়ের শিখরে শিখরে, ঘোষণা করে বেড়াতে : আমি পেয়েছি, আমি পেয়েছি অমৃতের আম্বাদ'—ঠিক তেমনি আজ অগ্বিনতার ইচ্ছা করছিল, কাক্যায়ের চৈত্য-বিহারের পথে পথে চিৎকার করে বলতে: "ওগো তোমরা শোন, আমি পেয়েছি মহাকাক্ষণিকের কৃপা। আর কাউকে ডরাই না আমি! কিছুকেই তর করি না। বর্তমানকে জয় করেছিলাম, ভবিষ্যৎকে জয় করেছিলাম, আজ আমার অতীত জয় সূসম্পন্ন!"

সূতনুকা দেবদিরের বন্ধনমুক্তা হয়ে চিৎকার করেনি, বসে পড়েছিল রভিক্লান্তার মতো। অগ্গবিনতাও চিৎকার করে উঠলেন না, বসে পড়লেন বৃদ্ধের পাশে ধূলায়। করুণায় আপ্রত হয়ে গেল তাঁর মাতৃহদয়। বললেন, তয় নেই, রূপদক্ষ দেবদির। আপনার পুত্রকে কাল নিয়ে আসবেন। তাকে এই সঞ্চবারাম নির্মাণের কাব্দে নিযুক্ত করব আমি। বাকি জীবনে আপনার আর অর্থাভাব থাকবে না।

পরম আশ্বাসে চরম কৃতজ্ঞতায় বৃদ্ধ পুনরায় সাষ্টাঙ্গে প্রণাম করল অগ্গার্কিনতাকে। মালতি বৃদ্ধের হাত ধরে প্রস্থান করা মাত্র অগ্গাবিনতা পরিবেশের অর্গন রুদ্ধ করলেন। এবার তিনিও সাষ্টাঙ্গে প্রাণিপাত করলেন পরিবেশ-প্রান্তস্থিত বৃদ্ধপ্রতীক ক্ষুদ্র স্থূপকে। অস্ফুট মন্ত্রোচারণ করলেন:

> 'উপনীতবয়ো চ দানি সিম্ সম্পয়াতো সি ষমসস্ সন্তিকে। বাসোপি চ তে নখি অন্তরা পাথেয়্যম্পি চ তে ন বিজ্জতি।।<sup>4</sup>

বারস্বার আত্মসম্বোদ্ধন করে স্বীকার করলেন, "এতদিনে তোমার যৌবনস্থালা প্রশমিত হয়েছে। তুমি বৃদ্ধা হয়েছ, মৃত্যুর অতি সন্নিকটে উপনীত...এমতাবস্থায় তুমি দেবদাসী ২১ নিজের জন্য একটি নিভৃত পুণ্যদ্বীপ গঠন কর, নির্মল ও কামজয়ীর স্বাক্ষর রাখ।"

কামজ্বরীর স্বাক্ষর! ইন্দ্রিয়জ্ঞ কামনা-বাসনা উত্তরণের জয়স্তম্ভ। হাাঁ, এতদিনে সে মহান ব্রত-উদ্যাপনের মহালগ্ধ সন্নিকট। যে অন্তর্গনি নামাটি মনের অবচেতনে উকি দিলে ঐ যৌবনোন্তীর্ণা ভিক্ষুণী আজ্ঞও রোমাঞ্চিততনু হতেন সেই নাম রূপ পরিগ্রহ করে তাঁর চর্মচক্ষুর সম্মুখে উপনীত হল—তবু তাঁর কোনও চিন্তবিকার ঘটল না। রূপদক্ষ দেবদিন্নর প্রেতাত্মাকে দেখে তাঁর মাতৃহদয়ে করুণার উৎসমুখটি উন্মোচিত হল শুধু।

—নমো বৃদ্ধায় গুরবে, ধন্মায় তারিণে, সঞ্জ্বায় মহোত্তমায় নমঃ।

পুনরায় পেটিক।টি বন্ধনমুক্ত করলেন। ঘৃতপ্রদীপটি উচ্জ্বলতর করে নির্ভয়ে এবার উন্মোচন করলেন ক্ষ্মায়তন রত্ম্মঞ্জুষার আচ্ছাদন। দীর্ঘ তিন-দশকের বন্দিদশা উত্তরণে রাজাঙ্গুরীয় লক্ষ প্রতিবিশ্বে হেসে উঠল খিল্খিলিয়ে। এক প্রদীপের আলোকবর্তৃকা লক্ষরপ পরিগ্রহ করে পরিবেশের পাষাণচত্বরে জ্বেলে দিল দীপান্বিতায় তারার মালিকা। অগ্রাধিনতা অট্টহাস্য করে ওঠেন এতক্ষণে। আত্মজ্ঞয়ের সাফল্যে। অঙ্গুরীয়কে সম্বোধন করে বলেন, প্রতিজ্ঞা করেছিলাম, আত্মজ্ঞয় সম্পূর্ণ না করে তোমাকে বিদায় দেব না। আজ এই মুহুর্তে আমি আত্মজ্ঞয়ী। কালই তোমাকে বিদায় করে দেব। সজ্জের রত্বভাগারই তোমার একমাত্র স্থান।

প্রদীপ শিখাটি নির্বাপিত করে প্রস্তরশয্যায় শয়ন করলেন অতঃপর। মৃক্তির আস্বাদ পেয়েছেন এতদিনে। অস্তর্লীন অতীত স্মৃতির বিরুদ্ধে আজীবন সংগ্রাম করতে করতে এই তিন-দশক নিজেই ক্ষত-বিক্ষত হয়েছেন। অতৃপ্ত কামনা-বাসনা-জড়ানো সেই বৃতৃক্ষ্ সূত্যুকাকে কিছুতেই নিশ্চিহ্ন করতে পারেননি। আজ তিনি নির্ভয়। অনায়াসে মৃক্ত্ করে দিলেন স্মৃতির রুদ্ধকপাট। ভেসে চললেন স্মৃতির চিন্তাম্রোতের উজ্ঞানে

সংবাদবহকর্তৃক আনীত একটি সুসংবাদে রামগড় পর্বতে আজ কর্মচাঞ্চল্য। সর্বত্রই একটা আনন্দোচ্ছাস। সসাগরা ধরণীর অধীশ্বর পরমভট্টারক মগধাধিপতি সম্রাট আশোক স্বয়ং আসছেন যোগীমহেশ্বর মন্দিরে পূজা দিতে। সম্রাট সদ্য সিংহাসন লাভ করেছেন; চলেছেন উচ্জ্বয়িনী থেকে পাটলিপুত্র— সেস্থল থেকে যাবেন চেদীরাজ্যে, কলিঙ্গ বিজ্ঞারে। পথে রামগড় পর্বত। সংবাদবহ তাই বার্তা এনেছে—সম্রাট যোগীমহেশ্বর মন্দিরে পূজা সমাপনান্তে যুদ্ধযাত্রা করতে চান।

সাজ্ব সাজ্ব রব পড়ে গেল। যোগীমহেশ্বর এবং সীতাবঙ্কিমা মন্দিরে।

শুধু একজন এ আনন্দ সংবাদে বিচলিত। তাঁর রক্তচন্দন ত্রিপুডুকের দুই পার্শ্বে শুযুগল কুঞ্চিত হয়ে ওঠে। তিনি যোগীমহেশ্বর মন্দিরের প্রধান পুরোহিত সহস্রাক্ষ। তাঁর একান্ত সহচর বলভদ্র প্রশ্ন করে, শুরুদেব, এ সংবাদে আপনাকে এত বিচলিত দেবদাসী ২২ মনে হচ্ছে কেন?

সহস্রাক্ষ একটি দীর্ঘশ্বাস ত্যাগ করে বললেন, বলভদ্র। আমার আশঙ্কা পরমভট্টারক পূজাদানমানসে আদৌ আসছেন না এখানে। চণ্ডাশোকের শ্যেন দৃষ্টি দেবদ্বিজে নাই, সে শুধু উদ্গ্রীব পরস্বাপহরণে!

গোপন কথাবার্তা হচ্ছিল মন্দিরের প্রাধানা দেবদাসী সুতানুকার একান্ত কক্ষে। সুতনুকা প্রশ্ন করে, কিন্তু তাতেই বা আপনি এত বিচলিত হচ্ছেন কেন শুরুদেব? আপনার তো সিংহাসনচ্যুত হবার আশঙ্কা নাই! আপনার এমন কী সম্পদ আছে যা তিনি হরণ করবেন?

সহস্রাক্ষ স্মিত হেসে বলেন, তুমি জান না, সূতনুকে। আমার মন্দির-ভাণ্ডারে এমন এক রত্ন আছে, যা মগধাধিপতির রাজকোষেও নাই।

সূতনুকা ব্রন্ধ হয়ে যায়। প্রশ্ন করতেও সাহস হয় না তার।

—সে সম্পদ তুমি! তোমার রূপ ও গুণের সুখ্যাতি উচ্জয়িনী পর্যন্ত পৌচেছে।
মহানগরী উচ্জয়িনীর মহাকাল-মন্দিরে তোমাকে অপসারিত করার একটা ষড়যন্ত্র
অনেক দিনই চলেছে। এত রূপ নাকি এ বিজ্ঞন বনের পক্ষে বাড়াবাড়ি। একটা সংগ্রামের
জ্ঞন্য আমি ভিতরে ভিতরে প্রস্তুতও হচ্ছিলাম। কিন্তু মহাকাল-মন্দিরের প্রধান পুরোহিত
একটা হিমালয়ান্তিক মুর্খামি করে বসল। সম্রাট উচ্জয়িনীতে উপনীত হলে সে তাঁকে
ই নিবেদন করল এই বার্তা! ভাবল, চণ্ডাশোক এই বিজ্ঞন বন থেকে উদ্ধার করে
তোমাকে উচ্জয়িনীর মন্দিরে দেবদাসী করবে। মুর্খটা চণ্ডাশোককে চেনে না। চণ্ডাশোক
শ্রবণমাত্র স্থির করেছে—সত্যই যদি তুমি সমগ্র আর্যাবর্তের শ্রেষ্ঠ সুন্দরী হও, তবে
তোমার উপযুক্ত স্থান রাজধানী পাটলিপুত্র। সেই মহানগরীর রাজনটী হবে তুমি।

বজ্ঞাহত হয়ে গেল মেয়েটি। আবৈশোর মুন্ধদর্শকের দৃষ্টির দর্পণে সে পাঠ করেছে এ বার্তাটি: সূতনুকা অসামান্যা সুন্দরী! কিন্তু তাই বলে পাটলিপুত্রের রাজনটীর সদি!
সে যে উবলী-ইন্সিত!

স্মরণে আছে সেই অবিস্মরণীয় সন্ধার কথাও।

দৃটি মন্দিরের মধাবর্তীস্থলে একটি প্রশস্ত প্রাঙ্গণ। পশ্চান্তারো ধাপে ধাপে পর্বতসোপানে দর্শকাসন। সম্মুখে একটি সুবর্ণদণ্ড-শোভিত চন্দ্রাতপের কেন্দ্রবিন্দুতে সম্রাটের সিংহাসন। শুটি-তিনচার বয়স্য সমভিব্যাহারে তিনি আসীন; অর্ধচন্দ্রাকারে সঞ্জিত দর্শকাসনের সম্মুখে নৃত্যগীতের আসর। একক নৃত্যে সেখানে স্বর্গ রচনা করছে যোগীমহেশ্বর মন্দিরের রুদ্রগণিকা : সুতনুকা।

দর্শকদল স্তব্ধ, নির্বাক। নৃত্যান্তে পুনরায় সাষ্টাঙ্গে প্রণতি জানাল নর্তকী; প্রথমে দেবমন্দিরের দিকে ফিরে, পরে সসাগরাধরণীর অধীশ্বরকে।

সম্রাট আহান করলেন, অগ্রসর হয়ে এস, রুদ্রাণি!

সভয়ে কুতাঞ্জলিপুটে সম্রাটের সম্মুখে নতজানু হল দেবদাসী।

সম্রাট তার চিবুকটি উঁচু করে ধরলেন। দীপলোকে দীর্ঘ সময় একদৃষ্টে কী যেন লক্ষণ মিলিয়ে দেখলেন। চুম্বনতিয়াসী তরুণীর মতে। নতনেত্রে প্রতীক্ষা করে রইল মেয়েটি।

সম্রাট বলেন, তুমি সার্থকনামা। মর্ত্যের উর্বশী।

সূত্রকার গণ্ডম্বয়ে বালার্ক -অরুণাভা। সম্রাট বিদুষকের দিকে ফিরে বললেন, বল বটু, এই অনিন্দিতাকে কী পুরস্কার দেওয়া রাজধর্মসঙ্গত?

বিদুষক তৎক্ষণাৎ বলে ওঠে, শিরশ্ছেদের আদেশ, মহারাজ! পাটলিপুত্রের রাজনটী এর সঙ্গে প্রতিদ্বন্দ্বিতা করবার সাহসই পাবে না। ওকে বরং স্বর্গে পাঠিয়ে দিন-উর্বশী-মেনকা-রম্ভার নাসিকা ছেদন করে তাই দিয়ে একটা রত্মহার বানিয়ে ও গলায় পরুক!

সূত্রকা হেসে ফেলেছিল:কিন্তু সহস্রাক্ষের অক্ষিতারকা জ্বলে উঠেছিল অলাতখণ্ডের মতো। তাহলে তাঁর আশঙ্কা অমূলক নয়। বিদুষকের তির্যক ইঙ্গিতই তার প্রমাণ।

সম্রাট নিঃশব্দে নিজ্ঞ অঙ্গুলি থেকে একটি হীরকাঙ্গুরীয় উন্মোচন করে পরিয়ে দিলেন সপ্তদশীর চম্পকাঙ্গুলিতে। আংটিটা মাপে বড় হল। তা হোক, অঙ্গুরীয় সমেত তার কম্ম করটি মৃষ্টিবদ্ধ করে নিজ্ঞ বজ্রমৃষ্টিতে গ্রহণ করে সম্রাট বললেন, এই সামান্য অঙ্গুরীয় তোমার পুরস্কার নয় সুতনুকে—এ শুধু আমার দখলী-স্বত্ত্বের ইঙ্গিতবাহী। আমি চলেছি কলিঙ্গ বিষ্ণয়ে। যদি জীবিত প্রত্যাবর্তন করতে পারি, তবে তুমিই হবে আমার বিজ্ঞয়ীর পুরস্কার! পরিবর্তে তুমি হবে আর্যাবর্তের শ্রেষ্ঠ রাজনটী।

সূত্রকা বছাহতা। সহস্রাক্ষ আগ্নেয়গর্ভ!

অকৃত্রিম পর্বতগুহাকে ছেনি-হাতৃড়ির শাসনে রূপান্তরিত করেছে কৃত্রিম গুহামন্দিরে সমাট বললেন, আমার অভিলাধ—সূতনুকা এই মন্দিব জ্বান্ধ করেছে ব্ করার পূর্বে তার একটি মর্মর আলেখ্য ঐ মন্দির তোরণের সম্মুখে খোদিত হক। কে সেই দায়িত্ব নিতে সম্মত?

সমবেত রূপদক্ষের দল অধোবদন হল।

সম্রাট বললেন, কে তোমাদের দলপতি? রামগিরি পর্বতের শ্রেষ্ঠ রূপদক্ষ— একটি পলিতকেশ বৃদ্ধ কৃতাঞ্জলিপুটে দব্যায়মান হল।

সম্রাট বললেন, রূপদক্ষ! তোমার এবং তোমাদের কারুশিল্পে আমি মুগ্ধ। এখন আমি সম্রাট হিসেবে প্রশ্ন করছি না, শিল্প-শিক্ষার্থীর মতো জানতে চাইছি-বল, ঈশ্বরসৃষ্ট এই নারীমূর্তির হবহ অনুকরণ কি সম্ভব?

বৃদ্ধ রূপদক্ষ সল্ভে ঋণাত্মক শিরশ্চালন করল। জনতার একাংশে শ্রুত হল মধুচক্রে লোষ্ট্রপাতে চঞ্চল মধুমক্ষিকার গুঞ্জনধ্বনি। তৎক্ষণাৎ নিজেকে সংশোধন দেবদাসী ২৪

করে বৃদ্ধ বলল, সম্রাট! আমি বৃদ্ধ, নব্যযুগের রূপদক্ষরা এ বিষয়ে কী মত পোষণ করেন তা আমি জানি না।

—বটে! তা নব্যযুগের রূপদক্ষদলের কী বক্তব্য? আমি যেন কী একটা **গুঞ্জ**ন শুনলাম মনে হচ্ছে।

এইবার আসন ত্যাগ করে দণ্ডায়মান হল একজ্বন তরুণ ভাস্কর। সম্রাট স্তম্ভিত হয়ে গেলেন তাকে দর্শন করে। অসামান্য রূপবান সেই তরুণ। বিংশতি-বর্ষ বয়ঃক্রম হতে পারে।শ্যামাঙ্গ। পেশীবহুল সুগঠিত তনু, উন্নতনাসা, আয়ত চক্ষুতে যেন অপার্থিব স্মালোকের আভাস। যেন কন্দর্প বিশ্ববর্মার ভূমিকায় মর্ত্যে নেমে এসেছেন অভিনয় করতে!

- —তোমার নাম? পরিচয়?
- --- আমার নাম দেবদিন্ন, আমি এক দীন লুপদক্ষ।
- —বল, রূপদক্ষ ! কী বলতে চাও আমার প্রশ্নের উত্তরে ? এই নারীর হবহ অনুকরণ কি সম্ভব?

দেবদিরের কণ্ঠস্বরে এবার দীনতা নেই, বরং কিছুটা দার্ঢ্যের ব্যঞ্জনা। বললে, সম্রাট! আপনি সসাগরা ধরণীর অধীশ্বররূপে এ প্রশ্ন করেননি; নিজ স্বীকৃতিমতে এই মুহর্তে আপনি শিল্প-শিক্ষার্থী। তাই আপনার প্রশ্নের প্রত্যুত্তরের পূর্বে আমি একটি প্রতিপ্রশ্ন পেশ করতে ইচ্ছুক: হবহ অনুকরণ সম্ভব কি অসম্ভব এ-প্রশ্নের পূর্বে বলুন, সেটা কি বাঞ্চনীয়?

লবুত" এবং "হবহ" কি সমার্থক, মহারাজ?
সদ্ধর্ম গ্রহণের পূর্বে অশোক ছিলেন চন্তাশোক, কিন্তু শিল্পের প্রতি অনুরাগ তাঁর বাল্য। কৌতৃহলী হয়ে বলেন কী বলতে চাইছ তুমি?
—আমি যদি এ রমশীর প্রতিমূর্তি গড়ি. তার তান্ সম্রাটের লুযুগলে কৃষ্ণন জাগল। এক মৃহূর্ত চিন্তা করে বললেন, কেন নয়? সৃতনুকার প্রস্থানের পরে তার একটি নিখৃত প্রতিমূর্তির এখানে স্থায়ী আসন পাওয়া কি বাঞ্চনীয় নয়?

আবাল্য। কৌতৃহলী হয়ে বলেন কী বলতে চাইছ তুমি?

'ছবছ' অনুকরণ নয়!

সম্রাটের ওষ্ঠাধারে ফুটে উঠল মৃদু হাস্যরেখা। বললেন, তুমি কি মনে কর—ঐ আদর্শ রমণীমূর্তি ক্রটিহীনা নয়?

যুক্তকরে রূপদক্ষ নির্ভয়ে নিবেদন করে তার বক্তব্য: আছে হাঁা সম্রাট! তাই মনে করি আমি।

সুত্রকা এতক্ষণ একদৃষ্টে দেখছিল ঐ কন্দর্পবিনিন্দিত তরুণটিকে। তার এ কথায় সচকিত হল সে। তার নাসিকায় জাগল কুঞ্চনরেখা।

তৎক্ষণাৎ সেদিকে অঙ্গুলি নির্দেশ করে দেবদিন্ন বললে, এইবার ঐ অনিন্দিতার দিকে দৃকপাত করুন, সম্রাট। আমার প্রতিমূর্তির নাসিকা কোনদিন কুঞ্চিত হবে না। তার তনুদেহে শুধু অলঙ্কার থাকবে, অহঙ্কার থাকবে না। তার দীপ্তি থাকবে, দাহ থাকবে না। তার বিকাশ থাকবে, প্রকাশ থাকবে না।

সম্রাট সহস্রাক্ষের দিকে ফিরে বললেন, এই রূপদক্ষকে এক বংসরের জন্য নিয়োগ করুন। ব্যয়ভার রাজকোষের। প্রতিদিন সুতনুকা এক দণ্ডের জন্য এর সম্মুখে উপস্থিত হবে। বংসরান্তে আমি এখানে প্রত্যাবর্তন করব। ও যদি নিজ্ঞ প্রতিজ্ঞামতো মূর্তি নির্মাণে সক্ষম হয়, তাহলে ও হবে সম্রাট অশোকের রূপদক্ষদলের প্রধান; যদি ব্যর্থ হয় তবে যোগীমহেশ্বরকে নরবলি দিয়ে যাব আমি!

এরপরের একটি বৎসরের কথা মহাভিক্ষণীর স্মৃতিপট থেকে সম্পূর্ণ বিলুপ্ত। সহস্রাক্ষ যেমনভাবে খনিত্রের আঘাতে আঘাতে বিচূর্ণ করেছিল দেবদিরের গড়া নারীমূর্তিটি, ঠিক সেইভাবে নির্মম আঘাতের পর আঘাতে গত তিন দশক ধরে মহাভিক্ষুণী তাঁর স্মৃতির পাষাণফলক থেকে নির্মূল করেছিলেন পরবর্তী এক বৎসরের স্মৃতি। মনে পড়ে না, কিছুই মনে পড়ে না— একটি বৎসরের অপার্থিব আনন্দের সমুদ্রোছ্বাস সম্পূর্ণ স্তব্ধ। 'নিববাণ' প্রাপ্ত।

তবু সঙ্গীত সমাপ্ত হয়ে যাবার পরেও যেমন তার একটি রেশ থেকে যায়, ধৃপ নিঃশেষিত হয়ে যাবার পরও যেভাবে বাতাসে ভাসতে থাকে তার সৌগন্ধ, তেমনি বিস্মৃতির অতল গহুর থেকে একটি অনির্বচনীয় আনন্দের হিল্লোল আন্ধও এই পঞ্চাশোর্ম্বা মহাভিক্ষুণীর অন্তরে আভাসে ইঙ্গিতে ধরা দেয়!

এটুকু মনে আছে, প্রতিদিন প্রত্যুবে স্প্রান্তে এসে দণ্ডায়মানা হতে হত ঐ রূপদক্ষের
সম্মুখে। আর মনে আছে কী যেন একটা কানাঘুবা শুরু হয়েছিল। সূতনুকার নাক্তি
বারে বারে তাল কাটতো নৃত্যভঙ্গিমায়! নিত্যপূজায় দেখা যেত নানা জাতের সান্তি।
সম্রাট চণ্ডাশোক আর কোনদিন ফিরে আসেননি কলিঙ্গ যুদ্ধ থেকে। চণ্ডাশোক নিহত
হয়েছিল চেদী রাজ্যে; সেখানে জন্ম নিয়েছিলেন ধর্মাশোক। যোগীমহেশ্বর মন্দিরের
ক্রদ্রগণিকা তখন তুচ্ছাতিতুচ্ছ হয়ে গেছে তাঁর দৃষ্টিভঙ্গিতে।

তারপর ? তারপর কী হল মনে নেই। শুধু এটুকু স্মরণ হয়—সহস্রাক্ষ জানতে পেরেছিল — চণ্ডাশোক নয়, ঐ রূপদক্ষ দেবদিন্নই ছিনিয়ে নিয়ে যেতে চায় সূত্রুকাকে! বঞ্চিত করতে চায় যোগীমহেশ্বরকে তাঁর প্রধানা রুদ্রগণিকার সেবা থেকে। গুপ্তঘাতক নিয়োগ করল পুরোহিত। গোপন সংবাদটা সূত্রুকাই দিয়েছিল দেবদিন্নকে। অসীম ক্ষমতাশালী সহস্রাক্ষের সমস্ত ষড়যন্ত্রজাল বিদীর্শ করে দেবদিন্ন আত্মগোপন করল। আর কোনদিন সে ফিরে আ্সেনি।

অগ্গবিনতা জানেন না, দেবদিশ্লের গড়া সেই নারীমূর্তিটি সূতনুকার সৌন্দর্যকে দেবদাসী ২৬ অতিক্রম করেছিল কি না, কিন্তু এটুকু জানেন—ঐ এক বংসরে, না—ছেনি-হাতুড়ি নয়, অন্য কী-এক অতনু-মন্ত্রে সে সূতনুকানাস্নী একটি নারীর তনুতে তুলে দিয়েছিল অলঙ্কার, কেড়ে নিয়েছিল অহঙ্কার ;সূতনুকার অন্তরে অবশিষ্ট ছিল শুধু প্রেমের দীপ্তি, দাহ নয়! তার সৌন্দর্যের প্রকাশ ঘটেনি, ঘটেছিল বিকাশ।

সূতনুকা বৃঝতে শিখল—কদ্রগণিকার ভূমিকা একটা প্রহসনমাত্র! একটা বিরাট ষড়যন্ত্রজালের সে শিকার, পিঞ্জরাবদ্ধ হতভাগিনী। সূতনুকা গোপনে একদিন মন্দির ত্যাগ করে নিরুদ্দেশ হয়ে গেল। সেদিন তার লক্ষ ছিল রূপদক্ষ দেবদির। নিরুদ্দিষ্টকে সে খুঁচ্ছে বার করবেই। পারেনি।

তারপর একদিন তার ব্যর্থ মানবপ্রেম সার্থক বিশ্বপ্রেমে রূপান্তরিত হল। দেহজ্ঞ কামনা বাসনা নয়, মহাকারুণিকের কুপাই হল একমাত্র কাম্য।

সূতনুকার মৃত্যু হল। আজ্ঞ সন্ধ্যায় ঐ অন্ধ বৃদ্ধের সম্মুখে তার আত্মাও 'নিব্বাণ' লাভ করল—অন্ত্যেষ্টিক্রিয়াও সুসম্পন্ন!

পরিনির্বাণের একান্ত ইচ্ছা নিয়ে অবশিষ্ট রইল—দেবদাসী নয়, বুদ্ধাদাসী সেবানস্রা।

পরদিন প্রত্যুবে যখন শয্যাত্যাগ করলেন, তখনও তাঁর স্বপ্নের ঘাের কাটেনি।
পূর্ব আকাশে বালার্ক অরুণাভা—শুকতারা তার আলােকবর্তিকাটি এখনও ঐ দিবাকরের
আলােকবন্যায় নিমজ্জিত করে দেয়নি। কিন্তু সে-মুহুর্ত আসয়।অগ্গাবিনতা প্রাতঃকৃত্যাদি
সমাপনান্তে সর্বপ্রথমেই পুনরায় উন্মোচন করলেন সেই রত্নমঞ্জুষাটি। হীরকাঙ্গুরীয়টি
নিজ্জান্ত করে সেটি বেঁধে নিলেন পীতবসনের অঞ্চলপ্রান্তে। দিনের প্রথম কর্তব্য-সেটি সজ্জের রত্নাগারে দান করে আসা।

মহাস্থবির বৃদ্ধভদ্রকে অসক্ষোচে পূর্ব জীবনের সমস্ত গ্লানির কথা খুলে বলেছিলেন একদিন—সে আজ তিন দশক পূর্বেকার কথা। সকল বার্তা প্রবণান্তে মহাত্মহৎ উপসম্পদা দান করেছিলেন তাঁকে। কিন্তু স্বীকৃত হননি ঐ হীরকাঙ্গুরীয়টিগ্রহণ করতে। বলেছিলেন ভিক্ষুণি! (তখনও তিনি অগ্গবিনতার পদে উন্নীতা হননি) এটি তোমার কাছেই রাখ। এটিকে দান করবার অধিকার আজও তুমি অর্জন করনি। যেদিন অন্তরে অনুভব করবে অতীত নিঃশেশে মুছে গেছে—সূতনুকার তিলমাত্র অবশেষ নেই তোমার অন্তরে, সেদিন এসে এটি আমাকে হস্তান্তরিত কর।

আজ সেই মহালগ্ন সমুপস্থিত।

পরিবেণের অর্গল উন্মোচনমাত্র দেখা হয়ে গেল মালতির সঙ্গে।

পদবন্দনা করে মালতি বললে, মা, গতকল্য যে অন্ধ বৃদ্ধটি এসেছিলেন, তাঁর পুত্র এই অতি প্রত্যুষেই এসে উপস্থিত হয়েছেন। তাঁকে কি অর্ধদণ্ডকাল পরে আসতে বলব ?

অগ্গবিনতা সহাস্যে বললেন, না। আজকের শুভদিনটির সূচনা হক তাকে আর্শীবাদ করে। সে আমার সন্তানতুল্য। তাকে আহান করে নিয়ে এস।

পরিবেণের সম্মুখস্থ প্রাঙ্গণের পাষাণচত্বরে এসে উপবেশন করলেন অগগবিনতা। অন্ধ পরে মালতির অনুগামী হয়ে এসে আবির্ভূত হল একটি বিংশতিবর্ষীয় তরুণ। চিত্রার্পিতার ন্যায় আসন ত্যাগ করে দণ্ডায়মানা হলেন মহাভিক্ষণী! তাঁর সর্বাঙ্গ রোমাঞ্চিত হয়ে গেল!

শ্যামাঙ্গ। পেশীবছল সুগঠিত তনু, উন্নতনাসা, আয়ত চক্ষতে যেন অপার্থিব স্ক্রপ্রলোকের আভাস। যেন কন্দর্প মর্ত্যে নেমে এসেছেন বিশ্বকর্মার ভূমিকায় পুনরভিনয় করতে।

কৃতজ্ঞ তরুণটি সাষ্টাঙ্গে প্রণাম করতে উদ্যত হল মহাভিক্ষণীকে। বিদ্যুৎস্পৃষ্টার মতো দুরে সরে গেলেন অগগবিনতা! গুধু বললেন, ননা!

- —না ? তরুণ রূপদক্ষ স্তন্তিত। প্রশ্ন করে, আপনি, ...আপনি আমার প্রণাম গ্রহণ করবেন না?
  - ---না! প্রণাম গ্রহণের অধিকার অত সহচ্চে জন্মায় না!

...ও অগগবিনতা! কী বলিলে? প্রণাম গ্রহণের অধিকার তোমার নাই? তাহা হইলে গতকল্য বয়ংজ্যেষ্ট বৃদ্ধের প্রণাম গ্রহণ করিয়াছিলে কোন্ আক্কেলে?...

কুদ্ধ ভাস্কর গত্রোখান করে। মহাভিকুশীর সম্মুখে কৃতাঞ্জলিপূটে দণ্ডায়মান হয়। bether to the transfer of the state of the s সেবানস্রার মৃত্তিত মন্তক ধর বৃষাংসের সমতলে। তরুণ ভাস্কর বলে, প্রণাম গ্রহণ করুন আর না করুন, আপনি পিতৃদেবকে যে প্রতিশ্রুতি দিয়েছেন—

- —ন্না! —ক্ল্বকণ্ঠ থেকে একটিমাত্র নঞৰ্থক শব্দ নিৰ্গত হল।
- —কী না? বিস্মিত তরুণ রূপদক্ষ কৌতুহলী।

অগ্রাবিনতাকে বড় বিহুল মনে হল। সন্তরণ-অনতিজ্ঞা ফেন সমুদ্রস্থানের সময় পায়ের নিচে বালুকার স্পর্শ পাচ্ছেন না। প্রথম সাক্ষাৎ-মুহুর্তে যে ভয়ঙ্করী সমুদ্রতরঙ্গ তাঁর মাথার উপর উঠে পড়েছিল, পরমুহুর্তেই সাধন-অভ্যন্তার কাছে সেই তরঙ্গ-ভঙ্গ সরে গেছে—তবু চরণপ্রান্তে যেন প্রত্যাশিত বালুকাভূমির নিশ্চিন্ত নিরাপন্তাটা খুঁজে পাচ্ছেন না। মালতির দিকে ফিরে বললেন, অতিথিসেবার আয়োজন কর, মালতি।

মালতিও প্রশিধান করেছে—বৃদ্ধি দিয়ে নয়, বোধ দিয়ে—কোথাও কিছু একটা ঘটেছে, ঘটছে, ঘটতে চলেছে। ঘটনা-পরস্পরা তার বৃদ্ধিসীমার অতীত, কিন্তু স্থানত্যাগের এই প্রচ্ছন্ন ইঙ্গিতটুকু প্রাণিধান করতে তার কালবিলম ঘটল না।

তরুণ পুনরায় প্রশ্ন করে, আপনি কী যেন একটা কথা তখন বলতে চাইছিলেন? দেবদাসী ২৮

অসীম আয়াসে আত্মসংবরণ করে প্রৌটা বললেন, হাাঁ, শোন, সাঁচী-কাকনায়ে তোমাকে কোনও নির্মাণকার্যের দায়িত্ব দিতে আমি অক্ষম।

বজ্ঞাহত হয়ে গেল প্রত্যাশী ভাস্কর!

অগগবিনতার অধর বেপমান। অস্ফুটে শুধু বললেন, বাধা আছে।

অধোবদন হল অতিথি। একটা দীর্ঘশ্বাস পডল তার। কেন এভাবে প্রতারিত হল, কোন অলক্ষ্য নির্দেশে মহাভিক্ষুণী সেবানম্রা প্রতিশ্রুতি ভঙ্গ করলেন, তা জানতে চাইল না। প্রস্থানোদ্যত হতেই পিছন থেকে ভিক্ষণী বললেন, শোন! তাই বলে তোমার হতাশ হবার কিছ নেই। তুমি মহাতীর্থ উরুবিন্ধে গমন কর—

- —উৰুবিৰ? সে কোথায়?
- —তার বর্তমান নাম: বৃদ্ধগয়া। সেখানেও একটি প্রকাণ্ড চৈত্যমন্দির, সঞ্জারাম নির্মিত হচ্ছে। তোমার দৃষ্টিহীন পিতৃদেবকেও নিয়ে যাও। সেখানে যাতে তুমি কর্মলাভে সফল হও তা আমি দেখব—সেখানকার মহা-থেরকে আমি সুপারিশপত্র লিখে দেব। বংক্ষণ ইতন্ত্রত করল তরুণ। কেন কাকনায়ে তার কর্মসংস্থান হতে পারে না —এ প্রশ্ন জানতে চাইল না। জানতে চাইল না কী তার অপরাধ। পরিবর্তে অস্ফু টে

ত্তপু বলে, বুদ্ধগয়া যে অনেক দুরের পথ, মা। আমার পাথেয় কোথায়? অগগবিনতা নিঃশব্দে তাঁর চীবরপ্রান্তে গ্রন্থিমোচনান্তে উদ্ধার করে আনলেন একটি অঙ্গুরীয়। ঐ সূঠাম তরুণের দক্ষিণ হস্তটি গ্রহণ করে তার অনামিকায় পরিয়ে দিলেন, সেই রাজাঙ্গুরীয়টি। এবার মাপে সেটা ঠিক হল। বিস্মিত তরুণ বলে, এ

কী! এ যে হীরকাঙ্গুরীয়। এ যে মহার্ঘ।

্ন: তাব! মূল্য যাচাই করে সাবধানে এটিকে বিক্রয় কর। আর শোন, এই
হীরকাঙ্গুরীয় যে তুমি আমার নিকট লাভ করেছ—এ-কথা দ্বিতীয় ব্যক্তির কাছে প্রকাশ্বতি
কর না—না, তোমার পিতৃদেবকেও নয়।
এবার আর কৌতৃহল দমন করা সম্ভবপর হল না। বললে, কেন?
অগ্গবিনতা নীরব। তাঁর দুই চক্ষ বাচ্পাক্তন

ইতস্তত করে তরুণ বলে, এটা কি...এটা কি তাহলে অপহাত সম্পদ?

- —না, না, না, —আমি....আমিই ঐ হীরকাঙ্গুরীয়ের আইনসঙ্গত অধিকারিণী। —তাহলে…?
- একটু ইতস্তত করলেন মহাভিক্ষুণী।না,নীরব থাকার অধিকার তাঁর নাই!অভিধন্ম-মতে এ স্থলে নীরবতার অর্থ তাঁর অন্তর নিম্কলুষ। সেটা অসত্য। পাতিমোক্ষ-মতে যেন তিনি অপরাধ স্বীকার করে শাস্তি নিতে উদ্যতা:তাই অনুচ্চকণ্ঠে বললেন, কাকনায়-সঙ্ঘারামের অগগবিনতার এটি একটি ...কী বলব? প্রাক-সন্ন্যাসজীবনের বেদনাবহ দুঃস্বপ্ন।

শুকতারা এতক্ষণে সূর্যালোকে নিশ্চিহ্ন। বার্লাক অরুণরাগে তরুণ ভাস্করের মুখমণ্ডল ভাস্কর। এবং পঞ্চাশোর্ব্ব ভিক্ষুণীর কম্র কপোল।

যেন উদয়ভানুর প্রথম কৌতৃহল ঐ অসমবয়সের দুটি নরনারীর মুখে একটা কিছু খুঁজছে। বৃথাই! বোধকরি প্রভাতসূর্য সন্ধান করছিল সেই চিরন্তন প্রশ্নটার প্রত্যুত্তর —যোগীমারা পর্বতের কন্দরে দীর্ঘ বিশ শতাব্দী পূর্বে কোন্ অজ্ঞাত কবি যে প্রশ্নটা মহাকালের দরবারে একদিন পেশ করেছিলেন, যা আজ্ঞও অমীমাংসিত প্রশ্নচিহ্নটিকে আঁকডে ধরে প্রতীক্ষা করছে:

"—ও কেমন করে নিঃশেষে নিমচ্ছিত হল এমন গভীর—সুগভীর প্রেমে?"

Pappa Baylones



প্রাচীনতম ভারতীয় সাহিত্যে কয়েকটি শব্দ পাই: বেশ্যা, গণিকা, পুংশ্চলী প্রভৃতি। কিন্তু তাদের প্রকৃতি বা জীবনযাত্রার কোন নির্দেশ নেই। পৌরাণিক যুগের সাহিত্যে তাদের চেহারাটা একটু স্পস্ট; পুরাণগুলি অধিকাংশই খ্রীস্টজন্মের প্রায় সমসময়ে বা পরবর্তীকালে রচিত। কিন্তু প্রাক-বুদ্ধযুগের কাহিনী পুরাণকারেরা কতটা নিষ্ঠাভরে রচনা করতে পেরেছিলেন সেটাই বিবেচ্য।

বৌদ্ধযুগে রূপোপজীবিনীদের উল্লেখ আছে, বুদ্ধের জীবনকালে এবং প্রাক-বুদ্ধযুগের জাতক- কাহিনীতে, যদিও সেগুলি পরবর্তীকালে রচিত।

জাতক-যুগের কয়েকজন রূপোপজীবিনীকে আমরা ঘনিষ্টভাবে চিনি, রবীন্দ্রনাথের কৃপায়—বাসবদন্তা, শ্যামা, প্রভৃতি। এরা দেবদাসী নয়; তার সহোদরা বলা চলে--এরা রাজনটী অথবা বৌদ্ধ জাতকের ভাষায়—জনপদকল্যাণী। কৌতৃহলী পাঠককে এই প্রসঙ্গে জানাই যে, রবীন্দ্রনাথ কাহিনীগুলি জাতক থেকে সংগ্রহ করলেও স্কুক্তীয়ি কল্পনায় তাদের সম্পূর্ণ নৃতন করে সৃষ্ট করেছেন।

যেমন ধরুন শ্যামার <sup>1</sup> কাহিনীটি। জাতক অনুসারে বজ্রসেন আদৌ অন্যায় অপবাদে ধরা পড়েনি; সে সত্যই ছিল চোর। উত্তীয়ও স্বেচ্ছায় আত্মবলি দেয়নি—শ্যামা তাকে কৌশল করে নগর-কোটালের কাছে পাঠিয়েছিল বলি দিতে। আর সবচেয়ে করুণ অবস্থা জাতকানুসারে চৌড়চ্ড়ামনি বজ্রসেন শ্যামার অলঙ্কার অপহরণ করে পালিয়েছিল। শ্যামা তার সন্ধানে দেশ-দেশান্তরে ফিরেছিল বটে, কিন্তু তার প্রেরণার উৎসমূলে ছিল অপহৃত অলঙ্কারের পুনরুদ্ধার। বজ্রসেন-এর সাক্ষাৎ সে পায়, কিন্তু বজ্রসেনকে পায় না। বিফল মনোরথ শ্যামা তার অভ্যন্ত জীবনে ফিরে আসে। এই স্থুল উপাদানটুকু অবলন্ধন করে রবীন্দ্রনাথ যে কাহিনী গড়ে তুলেছেন তার আবেদন সহস্রপূলে মর্মস্পর্শী। কিন্তা ধরুন, দিব্যদানের বাসবদন্তার <sup>2</sup> কাহিনী। মথুরাপুরীর ভৌগোলিক অবস্থান

দেবদাসী ৩১

ঠিক আছে : কিন্তু উপশুপ্ত সর্বত্যাগী সন্ন্যাসী ছিলেন না। যদিও তিনি অন্তরে ছিলেন তথাগতর একান্ত ভক্ত. কিন্তু পেশাগতভাবে ছিলেন একজন 'ফার্মাসিউটিস্ট'। মথরায় জনপদকল্যাণী বাসবদন্তা তার দাসীকে পাঠিয়েছিল মুদি দোকানে থেকে কিছু 'কালাশুরু' কিনে আনতে। ঝি বাজার করে আনলে আজকের দিনের গহস্বামিনী যা করে থাকেন. বাসবদন্তাও তাই করতে বসল, অর্থাৎ হিসাব নিতে। তার মনে হল ওজনে কম আছ। উপগুপ্ত ঠিকমতোই ওজন করে দিয়েছিলেন, বাস্তবে দাসীটি বাজার থেকে ফেরার পথে ঐ দর্মল্য বস্তুটির কিয়দংশ হস্তলাঘবতায় স্থানান্তরিত করেছিল মাত্র। কিন্তু মেয়েটি ছিল বৃদ্ধিমতী। কর্ত্রীর তিরস্কার শুরু হতেই সে গালে হাত দিয়ে সে-কালীন প্রাকৃতে বলেছিল, 'ওমা আমি কনে যাব গো। হাঁা দিদিমণি। অমন কতাটি বোলনি বাপু। অমন কন্দপাকান্তি দোকানদার তোমারে ঠকাবে। তারে দেখলি তোমার নিজেরই পেতায় হত নি! সে যেন 'নিম্ময়ুর' কাত্তিক!"

দাসীর উদ্দেশ্য সফল হল। রূপবর্ণনায় কৌতুহলী বাসবদন্তা স্বয়ং এল তদন্তে। এবং মজল।এখানে পৌঁছেও কবি কিন্তু জাতককারের বর্ণনার অনুসারী হতে পারেননি। জাতকবর্ণিত বৃষস্কন্ধ কামোদ্দীপক যুবাপুরুষ তাঁর দৃষ্টিতে হয়ে গেল—"শুল্রললাটে ইন্দসমান ভাতিছে স্লিঞ্জ শান্তি।"

পরের পংক্তিটিকে রবীন্দ্রনাথ কিন্তু নিষ্ঠাভরে অনুসরণ করেছেন জাতককারকে। ঐ পংক্তিটি জাতকের একেবারে আক্ষরিক অনুবাদ, "এখনো আমার সময় হয়নি….সময় যখন আসিবে আপনি যাইব তোমার কুঞ্জে।"

কবির মতে সেই সময় এসেছিল বসন্তকালে. বাসবদন্তার সঙ্গ যখন বিষাক্ত: কিন্তু Philosopolic aga জাতককারের বর্ণনায় উপগুপ্ত নটীর কাছে এসেছিলেন বধ্যভূমিতে—মৃত্যুদগুজ্ঞাপ্রাপ্তা নতীর শেষমূহর্তে।

এত কথা কেন বলছি?

সুতনুকা-দেবদিন্তার প্রেমকাহিনী কপোল-কল্পনায় সঞ্জিয়ে নেবার কৈফিয়ণ্ডিইিসাবে স্বাধিকারপ্রমন্ত হওয়ার এ প্রেরণা স্বয়ং গুরুদেবের!

জাতক—তা সে যখনই রচিত হোক প্রাক-বুদ্ধযুগের কাহিনী। বুদ্ধদেবের সমকালে পাচ্ছি আর একজন রাজনটাকে। আম্রপালীকে। বৈশালী নগরীর জনপদকল্যাণীকে। আম্রপালীর জন্ম নিয়ে নানান কিংবদন্তী। বিনয় পিটক অনুসারে আম্রপালী স্বয়স্তু। বৈশালী নগরী তখন লিচ্ছবীদের রাজধানী। লিচ্ছবীরাজ মহানামের একটি সূবহৎ আম্রকাননে আম্রপালী পূর্ণযৌবনারূপে জন্মগ্রহণ করেন। জ্যোতিযাচার্যের নির্দেশে মহারাজ মহানাম সেই অযোনিসম্ভবার সন্ধানে নির্গত হন এবং আম্রকাননে তার সন্ধান পান। সকলকলাপারঙ্গমা এই সুতনুকাকে দেখে সকলেই মোহিত। কৌঞ্চ, শাক্য, মগধী ও লিচ্ছবীবংশীয় সকল রাজা এবং রাজপুত্রেরা এই অবিশ্বাস্য আবিষ্কারে

পাণিপার্থীর ভিতর মাত্র একজনকেই সম্ভুষ্ট করা সম্ভব—বাকি সকলেই হয়ে যাবে তাঁর শত্রু। অগত্যা মহারাজ্র 'গণ'-এর শরণ নিলেন। গণ হচ্ছে 'সিটি কাউন্দেল' --নগর প্রধানদের পঞ্চায়েত। গণ বিচার-বিবেচনা করে সিদ্ধান্তে এলেন এই 'অনির্ভব' সূত্যুকা ব্যক্তিবিশেষের অঙ্কশায়িনী হতে পারে না—সে হবে বৈশালীর জনপদকল্যাণী : সর্বজনভোগ্যা প্রধানা নটী!

গণ-এর সিদ্ধান্ত অতঃপর জ্ঞাপন করা হল আম্রপালীকে। সে সহাস্যে বলল, আপনাদের এই বিচাব আমি শিরোধার্য করতে স্বীকৃতা : কিন্তু বিনিময়ে আপনাদের তিনটি প্রতিশ্রুতি দিতে হবে। শর্তসাপেক্ষে আমি স্বাভাবিক পুরস্ত্রীর জীবন বিসর্জন দিতে স্বীকৃত।

- —কী শর্তক্রয় ?
- —প্রথম শর্ত: নগরীর কেন্দ্রস্থলে নির্মিত হবে আমার প্রাসাদ, রাজ্ঞপ্রাসাদের সমতল্য!

গণ এ শর্ত এককথায় মেনে নিলেন। জনপদকল্যাণী মহারাজার সমমর্যাদাসম্পন্না. 'ফার্স্টলেডি'! দ্বিতীয় শর্তটিও ওঁরা মেনে নিলেন :প্রতিটি অতিথি আমাকে প্রতি রাত্তের জন্য পাঁচশত কার্যাপণ সম্মানমূল্য দিতে বাধ্য থাকবে: এবং একজন অতিথি বিদায় নিলে দ্বিতীয় জনকে আমার প্রাসাদে প্রবেশাধিকার দেওয়া হবে।

কিন্তু ততীয় শর্তটি কী?

- —প্রাসাদে আমার স্বনিযুক্ত প্রহরী ও সহচরী থাকবে। প্রাসাদ অভ্যন্তরে আমার আইনই প্রযোজ্য--গণ-এর কোনও এক্তিয়ার থাকবে না।
- ্রান্থন কোনও এক্তিয়ার থাকবে না।
  —তা কেমন করে সম্ভবং তোমার প্রাসাদে যদি কোনও অতিথি নিহত হয়ুক্তি দির্ঘাটি কানত করে দেখতে পারব নাং আমরা তদন্ত করে দেখতে পারব না?
- —পারবেন। কিন্তু আমাকে পূর্বেই জানাবেন। আমার সম্মতিসাপেক্ষে তদন্ত হবে। অভিযোগ দাখিলের পর অন্তত সপ্ত দিবস অতিক্রান্ত হলে।

কঠিন শর্ত! কিন্তু গণ এটি মেনে নিতে বাধ্য হলেন। কারণ আম্রপালী জানিয়েছিলেন সে যেমন স্বয়ন্ত্র, তেমনি স্বেচ্ছামুত্যুর অধিকারিণী। দেব-অংশে তার আবির্ভাব—শাপম্রস্থা সে, গণ এ শর্ত মেনে না নিলে সে আত্মবিলুপ্তিতে বাধ্য হবে। গণ-এর ইচ্ছা ছিল না এ শর্ত স্বীকার করতে , কিন্তু কামনাজর্জর লিচ্ছবী নাগরিকদের পীড়াপীড়িতে এ শর্তটিও স্বীকৃত হল।

আম্রপালী হল বৈশালীর শ্রেষ্ঠ আকর্ষণ—বস্তুত সমগ্র আর্যাবর্তের শ্রেষ্ঠ নারীরত্ন! প্রতি রজনীতে পাঁচশত কার্যাপণ দক্ষিণা নিয়ে অচিরে সেই ধনি হয়ে উঠল বৈশালীর অনাতম শ্রেষ্ঠা ধনী।

আমাদের কাহিনীর কালে—আর শুধ আমাদের 'কাহিনীর কাল' কেন, সর্বকালেই আর্যাবর্তের মানবশ্রেষ্ঠ হচ্ছেন শাক্যসিংহ—তিনি তখন পরিব্রাক্তক। কিন্তু শ্রেষ্ঠ সম্রাট হচ্ছেন মগধাধিপতি বিশ্বিসার। গঙ্গার দক্ষিণে পাটলিপত্র, উত্তরে বৈশালী। ভৌগোলিক দূরত্ব অকিঞ্চিৎকর—তিন প্রহরের অশ্বচালনা এবং এক প্রহরে গঙ্গা-পারাপার। তব অসীম শক্তিধর মগধাধিপতির কাছে ঐটুকু দুরত্বই দুরতিক্রম্য। হেতু: লিচ্ছবিদের সঙ্গে মগধের তখন প্রচণ্ড বিরোধ। বৈশালী নগরীতে মগধ রাজকে শনাক্ত করতে পারলে লিচ্ছবী ধনুর্ধরেরা ভীষাপর্বের শেষ দৃশ্যটির পুনরাভিনয় করে ছাডবে! কিন্তু শুধু সে জন্য সসাগরাধরণীর অধিশ্বর ক্ষান্ত হবেন? বিশেষ সার্থবাহ পশুরীক সেদিন যে কথা তাঁকে বলল তা শুনেও।

পুশুরীক স্থনামধন্য মাগধী বণিক। কার্যোপলক্ষে সে প্রায়ই যায় বৈশালীতে। একাধিক রজনী সে যাপন করেছে আম্রপালীর প্রাসাদে। পুশুরীক মহারাজের বয়স্যস্থানীয়। তাই সেবার ফিরে এসে সে অকুষ্ঠভাবে বলেছিল, ঈশ্বরকে ধন্যবাদ, তিনি আমাকে মগধ-সম্রাট করেননি, করেছেন সামান্য মাগধী বণিক !

সম্রাট সকৌতকে বলেছিলেন, এ কথা হঠাৎ মনে হল কেন পুগুরীক?

- —নিজ্ঞ অভিজ্ঞতা নেই মহারাজ, শুনেছি সিংহাসনের গদি খুব আরামদায়ক। কিন্তু আম্রপালীর উপাধানের চেয়ে নয় বোধ করি!
  - —আম্রপালীর শয্যার উপাধান এতই কামদার?
- —আজ্ঞে না। তার পীবর-বক্ষের যুগল উপাধানের কথা বলছি, মহারাজ। বিস্বিসার বলেন, কেন? পাটলিপুত্রের জনপদকল্যাণী জাম্ববতীর কী দোষ হল? চেয়েছে।
- নতে হবে। আম্রপানী জানতে কাংশ করেছিল, পাটলিপুত্রে রসালবৃক্ষ আছে কি না। জানতে চেয়েছিল, রাজের প্রাসাদকাননে কি শুধুই জামের গাছ? এ কথা বলেই কৌতক্র্যানি বিশ্ব বিশ্ব বাবের প্রামার গায়ে।
  —আমার গায়ে? মহারাজের প্রাসাদকাননে কি শুধুই জামের গাছ? এ কথা বলেই কৌতুকময়ী একটি পাকা জাম ছুঁড়ে মেরেছিল আপনার গায়ে।
- —না। মানে আপনার আলেখ্যের গায়ে। তার প্রমোদকক্ষে সমগ্র আর্যাবর্তের নুপতিবর্গের প্রাচীরচিত্র। আপনার আলেখ্যটি তার শয্যার পদপ্রান্তে।
  - ---পদপ্রান্তে? আমাকে অপমান করতে?
- —মহারাজ, আপনি মহাভারত পড়েননি? নিদ্রাভঙ্গে সে যে বিশেষ একজনের চিত্রই দেখতে চায়।

এরপর বিশ্বিসারের পক্ষে আত্মসম্বরণ অসম্ভব হয়ে পড়ে। এক অভিসার রজনীতে গাপনে তিনি ছদ্মবেশে নির্গত হলেন। কিন্তু থেয়াঘাটের সীমান্তপ্রহরী তাঁকে শনাক্ত চরে ফেলল। বিশ্বিসার যে তাঁর অশ্বটিকে ছদ্মবেশ পরাননি। আর্যাবর্তের শ্রেষ্ঠ নৃপতির গ্রহনটি ছিল অশ্বকুলে উচ্চৈঃশ্রবা। সম্রাট অশ্বারোহণে যতক্ষণে উপস্থিত হলেন আম্রপালীর প্রমোদকুঞ্জে ততক্ষণে সমগ্র বৈশালী চঞ্চল। অচিরে সেই গণিকালয়াট অবরুদ্ধ করল লিচ্ছবী সেনানায়কেরা। আম্রপালী মহান অতিথির পরিচর্যার কী আয়োজন করবে স্থির করে ওঠার পূর্বেই সিংহদ্বারের সম্মুখস্থ পাষাণকুট্টিমে ধ্বনিত হল: দ্বার উন্মুক্ত কর, আম্রপালিকে! তোমার প্রাসাদে তক্ষর প্রবেশ করেছে।

প্রাসাদকুঞ্জের ইন্দ্রকোষের অন্তরাল থেকে আম্রপালী প্রশ্ন করে, কে তোমরা? কী চাও?

——আমরা লিচ্ছবী গণ-এর সেনাবাহিনী। সংবাদ পেয়েছি, বৈশালীর চিরশক্র তোমার প্রাসাদ-অভ্যন্তরে আত্মগোপন করেছে। পলাতককে সমর্পণ কর:

আম্রপালী অকুতোভয়ে বলে, গণ-এর বিচারে আম্রপালী সর্বজ্জনভোগ্যা ! সে অজাতশ্রক্র !

জনারণ্যের ভিতর কে যেন ব্যঙ্গ করে, অজাতশক্ত নয়। তার বাপকে চাই। আম্রপালী বলে, গণ-অধিপতিকে বল, তাঁর অভিযোগ গ্রহণ করলাম। শর্তানুসারে সপ্তদিবস অন্তে প্রাসাদ তল্লাসী করতে পার তোমরা।

সপ্তদিবস-রজনী লিচ্ছবী ধনুর্ধরেরা অতন্দ্র প্রহরায় বেষ্টন করে রইল গণিকার কেলিকুঞ্জ। কিন্তু ভস্ম হবার আশঙ্কায় কি মদন বিরত হয়েছিল পঞ্চশর বর্ষণে ? আসন্ন সর্বনাশকে সম্পূর্ণ উপেক্ষা করে দৃটি নরনারী সপ্তদিবস-রজনী বিভার হয়ে রইল। তারপর কোন অলৌকিক মন্ত্রবলে সেই বেষ্টনী ভেদ করে মগধাধিপতি স্বরাজ্যে প্রত্যাগমন করেছিলেন সে কথার উল্লেখ করতে ভূলেছেন বিনয় পিটককার। ক্রিপ্তাভিলেননি জানাতে যে, তিনি বৈশালীতে সেই আনন্দঘন সপ্তাহের একটি স্থায়ী চিহ্ন রেখে এসেছিলেন।

যথাকালে ভূমিষ্ট হল সেই সন্তান—পুত্রসন্তান—অভয় বা জীবক। বৈশালী তাকে সুনজ্জরে দেখেনি।না দেখাই স্বাভাবিক—শিশুহত্যাও করেনি কিন্তু।অবজ্ঞায়, অনাদরে, শুধুমাত্র জননীর একান্ত সাহচর্যে শিশু হয়ে ওঠে বালক। পাঠশালে যায় না, গুরুগৃহে তার স্থান হবে না, গণিকালয়ের চৌহদ্দির ভিতরেই সে পৃথিবীকে চিনে নেয়।

লিচ্ছবীদের চিরশত্রুর সন্তানকে গর্ভে ধারণ করার অপরাধে আম্রপালী জ্বাতিচ্যুতা— কেউই আর আসে না সেই উর্বশীবিনিন্দিতার সঙ্গসূথ কামনায়। তাতে আম্রপালী আনন্দিতা। পুরুষসিংহ বিশ্বিসারের পর শিবাকুলের হুক্কাধ্বনি তার সহ্য হত না—সে যেন, অগাধজলসঞ্চারী রোহিতমৎস্যের জ্বলকেলির পর সফরির 'ফর্ফরায়ণ'। সে

যেন মধ্যরাত্রের দরবারী কানাড়ার পর শেষপ্রহরের ক্লান্তিকর চটুল শিবাধ্বনি।

দিন যায়। তারপর একদিন বৈশালীতে এলো গুরুত্বপূর্ণ সুসংবাদ। ভগবান বুদ্ধ বৈশালীর ভিতর দিয়ে যাত্রা করবেন। এক রাত্রি বাস করে যাবেন ঐ মহানগরীতে। মহাপরিব্রাজ্ঞক তখন পরিণত বয়স্ক, সমগ্র আর্যাবর্তের সর্বশ্রেষ্ঠ সম্পদ। লিচ্ছবীরাজ্ঞ ধন্য হয়ে গেলেন। রাজপ্রাসাদ সুসজ্জিত করতে থাকেন এই আশায় যে, শাক্যসিংহ সশিষ্য তাঁর প্রসাদেই আতিথ্য গ্রহণ করবেন। কিন্তু বাদ সাধলেন 'গণ'। তারা সুশোভিত করতে থাকেন অতিথিশালাটি। আশা—মহামানব গণ–এর আতিথ্য গ্রহণ করবেন। আম্বপালী—বৈশালী নগরীর নটী—সেই যে মেয়েটি নাগরদোলায় দোল খেতে খেতে উপনীত হয়েছে অসম্মানের নিম্নতম পাতালে—সে নিশ্চিত জ্ঞানে, রাজপ্রাসাদই হোক, অথবা অতিথিশালাই হোক, মহামানবকে প্রণাম জ্ঞানাতে সে কোথাও যেতে পারবে না। সে সব স্থলে সমাজত্যক্তার আর প্রবেশাধিকার নাই। উপেক্ষিতা হতভাগিনী রওনা হল নগরপ্রাস্তে বুদ্ধদেবকে প্রণাম জ্ঞানাতে। সঙ্গে তার কানীন পুত্র জীবক।

বৈশালী নগরসীমান্তে এক আম্রকাননে সশিষ্য অধিষ্ঠান করছেন মহাকারুণিক। এ সেই আম্রকানন, যেখানে দীর্ঘদিন পূর্বে আবির্ভৃতা হয়েছিল অযোনিসন্তবা আম্রপালী। আজ্ব সে উদ্যান লোকে লোকারণ্য। 'লোকুন্তম' একটি পাষাণচত্বরে প্রলম্বিতপদমুদ্রায় ধ্যনন্ত । তাঁকে খিরে বসেছেন অযুত ভক্ত। বামদিকে তাঁর শিষ্যবৃন্দ—সারিপুত্ত, মহামৌদ্গল্ল্যায়ন, আনন্দ; দক্ষিণদিকে মহারাজ্ব মহানাম এবং গণ-এর প্রতিনিধিরা। আম্রপালী অত্যন্ত সঙ্কোচের সঙ্গে জনারণ্যের একান্তে আত্মগোপন করতে চায়; কিন্তু ঈশ্বরদন্ত রূপই তার কাল হল। সভাস্থ সকলেই লক্ষ্য করল সেই পাপিষ্ঠাকে। কী সাহস! কানীন পুর্টিকেও সঙ্গে করে এনেছে।

দীর্ঘ সময় অতিবাহিত হবার পর লোকুন্তমের ধ্যান ভঙ্গ হল। রুদ্ধশ্বাস জনুত্র এতক্ষণে স্বস্থির নিশ্বাস ত্যাগ করে। জনতার প্রথম সারি থেকে একযোগে দুর্ভাষ্ট্রমান হন-মহারাজ মহানাম এবং গণপ্রধান। উভয়েই যুক্তকরে কিছু নিবেদন করতে চান। কিন্তু তার পূর্বেই জনতার লক্ষ্য হল—মহাকারুণিকের করুণাঘন দৃষ্টি নিপতিত হয়েছে জনারণ্যের শেষপ্রান্তে এক অন্তেবাসিনীর উপর, নির্নিমেষলোচনে যে এতক্ষণ দেখছিল মহামানবকে। শাক্যসিংহ সহাস্যে বললেন, আম্রপালীকে! বৈশালী নগরীতে অদ্য রাত্রি অতিবাহিত করতে চাই। তোমার সর্বতোভদ্রে আমার ঠাই হবে?

পরিবর্তে সভাস্থলে বজ্রপাত হলেও জনতা এমন বিদ্যুৎস্পৃষ্ট হত না! 'সর্বতোভদ্র'। সর্বশ্রেষ্ঠ ভদ্রাসন! ঘূণিত রাজনটীর গণিকালয়!

আম্রপালী উঠে দাঁড়াল। কয়েক পদ অগ্রসর হয়ে এল। কি যেন বলতে গেল। পারল না। ঠোঁট দুটি নড়ে উঠল তার। নতজানু হয়ে বসে পড়ল ওঁর পদপ্রান্তে। মহাভিক্ষু সারিপুত্ত বললেন, জীবকমাতা! ভগবান বৃদ্ধ তোমার গৃহে অতিথি হতে দেবদাসী ৩৬

## ইচ্ছাজ্ঞাপন করছেন। তুমি তাঁকে আমন্ত্রণ করবে না?

না। পারবে না। কিছুতেই পারবে না। সেই পতিতালয়ে সে কেমন করে আহান জানাবে 'লোকুত্তম'কে? হতভাগিনী তার অনিন্দ্য আননটি নামিয়ে আনে যুগলচরণে —আযৌবনের অয়ত পুরুষসজ্যোগের ক্রেদ অশ্রুর বন্যায় ধৌত হয়ে গেল।

লিচ্ছবীরাজ ও 'গণ'-এর পরাজয় ঘটল আবার। সেই ঘূণিতা দুর্বিনীতা রাজনটা –যে আশ্রয় দিয়েছিল লিচ্ছবীদের চিরশক্রকে. যে সেই মহাপাষণ্ডের বীর্যকে দশ মাস গর্ভে ধারণ করে পাপের পসরা পূর্ণ করেছে, সেই কলঙ্কিনীরই জয় হল আবার।

ভগবান বন্ধ সশিষ্য অতিথি হলেন নটার। পিটককার বলেননি—আশ্চর্য কেন বলেননি— সে রাত্রে ভগবান বৃদ্ধ কী উপদেশ দিয়েছিলেন সেই কানীন পুত্রের জ্বানীকে। বস্তুত কোনও উপদেশ যে দিয়েছিলেন এমনও ইঙ্গিত নেই। বোধকরি আম্রপানীর অন্তরে এমন একটি আকৃতি তিনি লক্ষ্য করেছিলেন যার জন্য মৌখিক উপদেশ ছিল বাহল্য। বৃদ্ধদেব বেশ্যালয়ে রাত্রিযাপনান্তে পরদিন পুনরায় পথে বার হলেন। এমন কত কত পুরুষই তো সজোগরাত্রিশেষে যাত্রা করছে প্রাসাদ ত্যাগ করে; কিন্তু এ প্রস্থান তো তথু প্রস্থান নয়, এ যে আম্রপালীর জীবনে এক মহাভিনিষ্ক্রমণ!

বৃদ্ধদেব নগরসীমা অতিক্রম করার পূর্বেই ভুলুষ্ঠিত হল রাজ্জনটীর ঘন কৃষ্ণ কেশরাশি। পীত চীবরধারিণী ভিক্ষাপাত্র হাতে তার পূর্বেই বার হল পথে —তার হাত ধরে সঙ্গে সঙ্গে চলেছে কানীনপুত্র জীবক। দুজনের যৌথ-পুকারে ধ্বনিত হয়ে উঠেছে বৈশালীর রাজপথ: প্রভু বুদ্ধ লাগি, আমি ভিক্ষা মাগি—

বিশ্বিসারের অভিসারে বৈশালী লাভ করেছিল একটি স্থায়ী স্মতিচিহ্ন: জীবক। Palling allowed শাক্য সিংহের অভিনিষ্ক্রমণে বৈশালী লাভ করল আর একটি স্থায়ী স্মৃতিচিহ্ন : একটি মহাসঙ্বারাম নগরীর কেব্রস্থলে।

थाकमद्यामध्वीवत्न य थामाप्तत भतिष्य हिन : আম্রপালীর বেশ্যালয়।

সেই সর্বতোভদ্র!

যদি বলি বৃদ্ধদেবের কাল থেকে কৌটিল্যের কালের ব্যবধান দু'তিনশ বছর, তাহলে সময়ের ব্যাপ্টিটাকে ঠিকমতো বোঝানো যাবে না। সে আমলের দুশ বছরের ব্যবধান সিরাজউদ্দৌলার আমল থেকে আমাদের কালের ব্যবধানের সমান নয়—অঙ্কের হিসাব যাই বলুক। শুধু ভারতবর্ষ নয়, গোটা পৃথিবীই তখন অগ্রসর হত মরালগতিতে— গোযানে, নৌকায়। তাই কৌটিল্যের কালেও গণিকা তথা দেবদাসীদের জীবনযাত্রা মোটামৃটি বৌদ্ধযুগের অনুরূপই ছিল।

কৌটিল্যের অর্থশাস্ত্রে দেখছি, ব্যবস্থাপনাটির আমূল পরিবর্তন করা হল। কৌটিল্য

অত্যন্ত তীক্ষ্ণবৃদ্ধির অর্থনীতিবিদ্ ও সমাজ সংস্কারক। তিনি বৃঝে নিলেন—গণিকাবৃত্তিকে রাষ্ট্রায়ন্ত করে না নিলে রাজতন্ত্রের সমৃহ ক্ষতি। গণিকা সমাজের 'নেসাসারি ঈভল', আবশ্যিক উৎপাত। তাকে বাদ দেওয়া চলবে না ;অথচ দেখা যাচ্ছে, তারা সমাজের উচ্চকোটির অর্থসংগ্রহ করে ক্রমশ ক্ষমতাবান হয়ে উঠছে। অর্থে এবং প্রতিপত্তিতে। আমপালীর প্রাসাদ রাজ প্রাসাদের সমতৃল্য হয়েছিল এবং আম্পালী তার আজীবনের সঞ্চয় দান করে গিয়েছিল বৌদ্ধ সঞ্জ্যারামকে—যে অর্থ মূলত রাজতন্ত্রের। কৌটিল্য তাঁর অর্থশান্ত্রে তাই এদিকটা বেঁধে দিলেন। সমস্ত ব্যবস্থাটা রাষ্ট্রীয় নিয়ন্ত্রণে এনে ফেললেন। গণিকাবৃত্তিকে দু ভাগে বিভক্ত করে বৃহত্তর অংশটিকেই রাষ্ট্রায়ন্ত করলেন। দু ভাগে নয়, তিন ভাগে।

প্রথম ভাগ—দেবদাসী! তাদের সম্বন্ধে অর্থশাস্ত্র প্রায় নীরব। পুরোহিত-তন্ত্রের সঙ্গে রাঙ্গতন্ত্রের সংঘাত এড়াতে তিনি দেবদাসীদের সম্বন্ধে আদৌ কোনও উচ্চবাচ্য করলেন না। মন্দির-পুরোহিত তাদের নিয়ন্ত্রণ করবেন।

বিতীর ভাগ—ভূরিশ্য। তারা সহজিয়া—থাকবে নগরের বাহির দিয়ে। সাধারণ পণ্যা নারী যারা আপাায়ন করবে সাধারণ মানুষকে। স্বল্পতর মূল্যে। তাই বলে তারা আইনের আওতার বাইরে নয়। তারা তাদের মাসিক উপার্জনের ভিতর থেকে দুইদিনের রোজ্গার সরকারকে দিতে বাধ্য থাকবে। পরিবর্তে রাষ্ট্র তাদের নিরাপভার ব্যবস্থা করবে।

তৃতীর ভাগ—অবরুক্ত। তারা আবার দৃ-জাতের। একদল বিশেষ বিশেষ পরিবারতৃক্ত রক্ষিতা। রাজা-শ্রেন্তী-ধনকুবেররা তাদের ভরণ-পোষণ করবেন। তারা মনিবের প্রাসাদেও থাকতে পারে, অথবা বাগানবাড়িতে; কিন্তু 'পরিবারণত সতীত্ব' তাদের মেনে চলতে হবে। বিতীর দল সর্বজ্ঞাভোগ্যা গণিকা বা বারাঙ্গনা। তারা সর্বতোভাবে 'সরকারী চাকুরে'। তফাত এই, তারা রিজাইন দিতে পারত না। রূপ ও গুলের বিচারে গণিকাদের তিনটি শ্রেণী। নিম্নতমদের বার্ষিক মাহিনা—শন্টা ছিল 'ভোগ' স্থাজার কার্যাপণ।

দেবদাসী ভিন্ন অপর সকল জাতের দেহজীবিনীদের গুল্বাবধানের জন্য নিয়োগ করা হল একজন অফিসারকে : গশিকাধ্যক্ষ। প্রতিটি গণিকালয়ের দার, আয় ও ব্যরের হিসাব গণিকাধ্যক্ষ সরকারে দাখিল করতেন। কোন্ জাতের পতিতা তার অভিথির কাছ থেকে কী পরিমাণ নগদ অর্থ দাবি করবে তা অধ্যক্ষই স্থির করে দিতেন— এবং সে অর্থ নিশান্তে গণিকা হস্তান্তরিত করত অধ্যক্ষের প্রতিনিধিকে। ঠিক বেমন স্টেট-বাসের কন্তাক্টার তার দৈনিক উপার্জন দিনান্তে বুবিয়ে দের ছিপোর ফিরে এসে। কিন্তু নাগর যদি অর্থের অতিরিক্ত কোনও প্রণয়োপহার দেয়-স্বর্ণালয়ার হলেও — তা গণিকার নিজস্ব। এবং সেটা সমং রাজাও আইনত বাজেয়াপ্ত করবার অধিকারী নন।

কৌটিল্য অতি সযত্নে এই পরিকল্পনা রূপায়িত করেছিলেন। তাঁর দুরদর্শিতা এবং বুদ্ধিমতার প্রশংসা না করে পারা যায় না। কয়েকটি উদাহরণ দেওয়া যাক—

গণিকার সন্তান হলে তার দায়দায়িত্ব সরকারের। কন্যা হলে সে হবে ভবিষ্যতের গণিকা, পুত্র হলে-কুশীলব: অর্থাৎ সরকারের নিজম্ব রঙ্গশালার নট অথবা কর্মী। গণিকাদের পেনশনের ব্যবস্থা ছিল-এটি একটি অত্যন্ত গুরুত্বপূর্ণ আইন। যৌবন গেলেও জীবন থাকে —এতদিন রূপোপজীবিনীদের সেই জীবনের শেষাংশ ছিল অত্যন্ত বেদনাবহ : কৌটিন্সের কুপায় এখন থেকে সেই অনিশ্চয়তা ঘূচল।

যদি কোনও নাগর বিশেষ কোনও গণিকাকে সাময়িকভাবে নিজ প্রাসাদে নিয়ে যেতে চায়, তাতে আপন্তি নেই। সে-ক্ষেত্রে নাগরকে গলিকার মাসিক উপার্জনের সওয়ান্তণ প্রতি মাসে সরকারে জমা দিতে হবে। গণিকা যদি তার এই বন্দীজ্বীবন থেকে মুক্তি চায়, তাহলে তাকে চৰিম্প হাজার কার্যাপণ মুক্তিমূল্য দিতে হবে। যে হতভাগিনীর বার্ষিক আয় তিন হাজার পণ-এর কম, তার পক্ষে এটা স্বপ্স-কথা।

কৌটিল্য তাঁর অর্থশান্ত্রে গণিকা এবং তার নাগরদের স্বার্থরক্ষার জন্য চলচেরা আইন লিপিবদ্ধ করে গেছেন। বিবেকের বালাই ছিল না এই অর্থনীতিবিদের। রাষ্ট্রের ষাতে সুবিধা সেই মোতাবেক আইন করেছেন–গণিকা ও তার নাগরের যেটুকু স্বার্থ দেখা হয়েছে, তা এই ব্যবস্থাপনার স্বার্থেই। অর্থাৎ রাজতক্ষের স্বার্থেই। বেমন ধরুন, গশিকালয়ে মন্তাবস্থায় বা স্বেচ্ছায় যদি কোন নাগর রুপোপজীবিনীকে হত্যা করে বদে. তবে তার জরিমানা হবে বাহান্তর হাজার পণ-অর্থাৎ মুক্তিপদের তিনগুণ।

অপরপক্ষে গশিকা যদি নাগরকে হত্য করে তবে তার শান্তি মৃত্যুদও!

দিরেছেন। যথা—শর্তানুবায়ী অর্থমূল্য গ্রহণের পরে রূপোপন্ধীবিনী বদি চরম মূহুর্ছের প্রাপিধান করে যে তার নাগর (রভিন্ধ—?) ব্যাধিগক তাকত করতে পারে। এক্ষেত্রে সে অর্থমূল্য বা উপহার প্রত্যর্গণে বাধ্য থাকবে না। বিতীয়ত নাগর যদি প্রতিশ্রুত অর্থদানে অখীকৃত হয় তাহলে বিচারে তাকে অটিগুণ কর্ম জরিমানা দিতে বাধ্য করা হবে। সবচেত্রে গুরুত্বপূর্ণ কানুন : গণিকা অর্থমূল্যে গুধুমাত্র সাধারণ त्रिक्तित्रार्ट्ट वाथा थाकरव। नागत यमि চরম **মহ**র্তে কোন প্রকার বিকৃত কামের বাসনা জ্ঞাপন করে তাহলে গশিকা তাকে তংক্ষণাৎ প্রত্যাব্যান করতে পারবে এবং অর্থমূল্য প্রত্যর্পদে বাধ্য থাকবে না।

কৌটিল্যের কাল এবং গুপ্তযুগের মাঝখানে দৃটি প্রামাপগ্রাস্থ রচিত হয়েছিল বলে অনুমান করা যার। প্রথমত বাৎসায়নের কামসূত্র' এবং ম্বিতীয়ত ভরতের 'নট্যশাস্ত্র'। বারবণিতাদের রীতি, আচার-ব্যবহার বিষয়ে সে-দৃটি মহাগ্রন্থে আলোচনা আছে। কিন্তু আমাদের তা আপাতত বিস্তারিত আলোচনা না করলেও চলবে। কারণ দৃটি গ্রন্থেই

বারবণিতা নিয়ে আলোচনা করা হয়েছে—'দেবদাসী' নিয়ে নয়।

ভারতীয় ইতিহাসের সূবর্ণযুগ—গুপুযুগে পদার্পণের পূর্বে আরও একটি গ্রন্থের নামোল্লেখ করতে হয়—শুদ্রকের মৃচ্ছকটিক। কলকাতার রঙ্গমঞ্চে তা সাম্প্রতিককালে অভিনীত হয়েছে। সূতরাং সে কাহিনী বিস্তারে অলমিতি হতে হচ্ছে। শুধুমাত্র উল্লেখ ক্ষরব, বসন্তব্যেনার সঙ্গে চারুদন্তের বিবাহে প্রমাণ হয় যে, সে আমলে সমাজ গণিকাদের আজকের মতো হীনদৃষ্টিতে দেখত না।

কালিদানের মেঘদূতকাব্যে বর্ণিত উজ্জমিনীর মহাকালমন্দিরে চামর বাদনরতা দেবদাসীদের আমরা দেখেছি। পদ্মাপুরাণের সৃষ্টিখণ্ডে লোভ দেখানো হয়েছে—মন্দিরে যদি কেউ দেবদাসী উৎসর্গ করেন তা হলে তাঁরা ইহলোকে মহাধনী এবং পরলোকে কর্মকাল স্বর্গবাসের অধিকার পাকেন। ভবিষ্যপুরাণ সুপারিশ করছেন-সূর্যলোকপ্রাপ্তির Pallie Gelloued সবচেয়ে ভালো উপায় হল, কোনও সূর্যমন্দিরে ভক্তিভরে কিছু বেশ্যা দান করা–

"বেশ্যাকদম্বকং যম্ভ্র দদ্যাৎ সূর্যায় ভক্তিতঃ। সগচ্ছেৎ পরমং স্থানং যত্র তিষ্ঠতি ভানুমান্।"

কিন্তু আর তথ্য নয়। আসুন একটু গগ্নো শোনানো যাক্। গুপ্তবৃগ পর্যন্ত এসেছি। সূতরাং গুপ্তবৃগের গপ্নোই ফাঁদি। সুতনুকা আর দিবদিল্লর শাশত কাহিনী :



মহানগরী পাটলীপুত্র। অগ্গবিনতা ও রূপদক্ষের যে মৌর্যযুগীয় কাহিনীটি আমরা ইতিপুর্বে লিপিবদ্ধ করেছি, তারপর অন্যূন সাত শতাব্দী অতিক্রান্ত।আর্যবির্তের সববিছুই জঙ্গম। স্থাবর শুধু ঐ মহাকালের মন্দির এবং তার নাট-মন্দিরে দেবদাসীদের ভাগ্য।

পাটলিপুত্রের কেন্দ্রস্থলে মগধাধিপতির আকাশচুমী ত্রিভূমক রাজপ্রাসাদ। দুর্গপ্রতিম সূউচ্চ প্রাসাদ প্রাকারে সারি সারি ইন্দ্রকোষ। সেখানে অতন্ত্রপ্রহরার ধানুকী। সিংহছারের সম্মুখস্থ রাজপথ চতুর্মুমী। তার চতুত্পার্শ্বে নাগরিক জীবনের নানান উপকরণ। মহাক্ষ-পাটলিকের অধিকরণ, সুরাধ্যক্ষ, শুক্লাধক্ষা, আরক্ষাপতির ভিন্ন ভিন্ন অধিকরণ। চতুর্মহাপথের অন্যান্য বাহতে অজন্ত্র

পশ্যবিপণী-চতুরস্র নাট্যগৃহ, পুষ্পবিপণী, সমাপানকক্ষ।

পথে বিচিত্র নরনারী। বিচিত্র তাদের বেশভূষা, যানবাহন। চতুর্মহাপথের কেন্দ্রস্থলে দণ্ডায়মান এক বিদেশী বৌদ্ধ ভিক্ষু বিস্ময়বিস্ফারিতনেত্রে লক্ষ্য করছিলেন আর্যাবর্তের রাজধানীর জীবনযাত্রা। এ মহানগরীর যোষিদ্বৃন্দও অতি বিচিত্রা। শেন্সি, হোনার্নি, চাঙ্মান —বস্তুত সমগ্র হানসাম্রাজ্যে যে রমণীদের দেখে এসেছেন আজীবন্ধ তাদের সঙ্গে এদের পার্থক্য প্রচুর—আকৃতি এবং প্রকৃতিতে। এদের আননে লোধ্ররেণুর মৃদ্ প্রলেপ, নয়নে কচ্ছ্বল, অধরোষ্ঠে মধু-মোম-কৃষ্কুম ও ইঙ্গুদি-তৈলের বর্ণিকাভঙ্গ, কর্ণে শিরিষ, চুড়াপাশে কৃক্রবকগুছে, নিতম্বে রত্নখচিত মেখলা।

আজন্ম ব্রন্মাচারী ভিক্ষু তাও-চিঙ্ জিতেন্দ্রিয়, কিন্তু প্রাক্সন্ম্যাসন্ধীবনে তিনি ছিলেন চৈনিক বিশ্ববিদ্যালয়ে সাহিত্য-দর্শনের অধ্যাপক। নাটা পেশায়, নেশায় তিনি ছিলেন কবি। ফলে বৈরাগ্যসাধনে মুক্তি তাঁর লক্ষ্য হলেও, তিনি সুন্দরের পূজারী। এবং সেজন্য পাটলিপুত্রে উপস্থিত হয়ে রীতিমতো সন্ধান করে বন্ধুত্ব করেছেন ভারতভূখণ্ডের অপ্রতিঘন্তী কবিবরকে। ঘটনাচক্রে কবি তখন উজ্জয়িনীবাসী নন, আছেন পাটলিপুত্রে। বয়সের বাধা হয়নি। পঞ্চবিংশতিবর্ষীয় ব্রান্ধণকবি এবং পঞ্চাশোর্ষ্ব বৌদ্ধভিক্ষু

পরস্পরের বন্ধ। অনতিবিলম্বে যাঁর প্রতীক্ষায় কালহরণ করছিলেন, সেই বয়স্যের আবির্ভাব ঘটল। শ্যামাঙ্গ, মণ্ডিত মস্তক, স্কন্ধে দীর্ঘ উপবীত, ললাটে শ্বেতচন্দনের ত্রিপুত্রক। সন্ধ্যাসমাগমের স্বল্পালোকেও তাঁর শুকচঞ্চনাসা এবং আয়ত উজ্জ্বল চক্ষুদ্বয় পরিদৃশ্যমান। বৌদ্ধভিক্ষুর সমীপবর্তী হয়ে কবি যুক্ত করে ক্ষমা চাইলেন, পথে আমার এক বিদগ্ধ বন্ধু 2 সূর্যসিদ্ধান্ত বিষয়ে এমন দূর্বোধ্য আলোচনা শুরু করলেন—

বাধা দিয়ে তাও চিঙ বলেন, সূর্যরশ্মিবিদগ্ধ আপনার বন্ধুর সিদ্ধান্ত যাই হোক সূর্যদেব এখনও অন্তমিত হননি। এমন কিছু বিলম্ব হয়নি।

অতঃপর উভয়ে গন্তব্যস্থলের দিকে অগ্রসর হতে থাকেন। মহাকালের হিন্দু মন্দিরটি দর্শনের বাসনা ব্যক্ত করেছিলেন আগস্তুক। কবি পথপ্রদর্শক মাত্র। দু'-একটি ভদ্রাসনে সন্ধ্যাদীপ জ্বলে উঠেছে। শৃষ্কাধ্বনিতে সন্ধ্যাদেবীর আগমনী। কবি বললেন, গোধলিলগ্নই মন্দির-দর্শনের উপযক্ত সময়। তখন উদ্ভিন্নযৌকনা অনিন্যকান্তি দেবদাসীর দল...

সহসা গতি সংবরণ করেন ভিক্ষ। কবি বলেন, কী হল? তৎক্ষণাৎ মনস্থির করেন বৃদ্ধ। বলেন, না, কিছু নয়, চলুন।

- —দেবদাসীর প্রসঙ্গেই কি আপনার...?
- —হাঁ। প্রবদ্ধা গ্রহণকালে প্রতিজ্ঞা করতে হয় : "নচ্চগীতবাদিত বিসক্ষমসনা বেরমনী সিক্খাপদং সমাদিয়ামি।"<sup>3</sup> কিন্তু ক্বিবর ! এ বিষরে আমি আমার গুরুদেবের মতো কঠোরব্রতী নই। তুনহুয়ান গুহা মন্দিরে একদল নর্ভকী দেখেছিলাম লোক্তমকে শ্রদ্ধা জানাতে। <sup>4</sup> কই. তাদের তো অশ্রদ্ধের মনে হয়নি।

অগ্রীতিকর আলোচনা—অর্থাৎ বৌদ্ধ ও হিন্দুদর্শনের আগাতবিরোধটি পরিহার করে — বাঁর সঙ্গে সেই সৃদূর চীনবণ্ডথেকে বৃদ্ধতৃমিতেএসেছি। মহাভিক্ষ্ ফা হিরেন্ড িনির — তিনি বর্তমানে কোথার?
— স্বাপনি জানেন না? স্থানীয় সক্ষমন্ত্র কবি বললেন, আপনার গুরুদেব কে? কোখার আছেন তিনি?

- —আপনি জানেন না ? স্থানীয় মহাসঞ্চনারামে। পাটলিপুত্রের প্রতি তাঁর কোনও আকর্ষণ নাই। তথুমাত্র যেটক মহাকারুণিকের স্মৃতিধন্য, তাতেই তাঁর আগ্রহ।

মহাকাল মন্দিরের সম্মুখে প্রচণ্ড জনসমাবেশ। সন্ধ্যারতির গুভলগ্র সমাগত। এ-সময় প্রতাহই যাত্রীদের ভিড় হয়। কিন্তু এ যে জনসমূদ্র। তার একটি বিশেষ হেড় আছে। জনশ্রতি, মহাকাল মন্দিরের প্রধানা দেবদাসী রুদ্রাণীর অদ্য শেষ নৃত্যারতি। অতঃপর ষতদিন না নতুন কোনও দেবদাসী ঐ ক্রাণীর শুন্যপদে অভিষিক্তা হচ্ছেন, ততদিন একক নৃত্যের আয়োজন বন্ধ থাকবে। বর্তমান রুদ্রাণীর বয়ঃক্রম আনুমানিক পঞ্চত্রিংশতিবর্ব—অবসর গ্রহণের বয়স তাঁর হয়নি, রূপযৌবনও কানার কানায় ;কিন্তু তাঁকে অকালে विषाय निष्ठ २७६ मुनशानित 'कानरैनगाबी' निर्फर्टण।

रसरा किहू नाथात अरसकत। प्रशासन अनुम भाजकन प्रनामानी आस्न-দেবদাসী ৪২

-ভৃত্যা-দত্তা-হৃত্যা-ভজাশ্রেণীর। অলঙ্কারা একজনই, তিনি রুদ্রাণী। দীর্ঘ বিংশতিবর্ষ পূর্বে 'লাজহরণ নৃত্যে' অভিষেক-অন্তে তিনি ঐ পদে অধিষ্ঠিতা হয়েছিলেন। অভিষেক-রাত্রে সর্বালস্কারে ভৃষিতা ষোড়শী উপস্থিত হয় নাটমন্দিরে, একবস্ত্রে। তার কঠে একটি অনতিদীর্ঘ শ্বেতমালিকা 'লাজমালিকা'; শুধু খই দিয়ে গাঁথা। এবং অলঙ্কারের যতই বাছল্য থাক, সেই বিশেষ রাত্রে সে একবস্ত্রা। দর্শকসমাকীর্ণ নাটমন্দিরে ঐ একবস্ত্রা নর্তকীকে মৃদঙ্গের তালে তালে নাচতে হবে; তার দেহসুষমা বিকশিত হবে, কিন্তু প্রকাশিত হয়ে পড়বে না। সে বড় কঠিন নৃত্য! তেহাই-এর তালে তালে দ্রুতছেন্দ বাদ্যযন্ত্রের সঙ্গে পাল্লা দিয়ে তাকে নাচতে হবে; আস্বছ্র রক্তচীনাংশুকের ভিতর দিয়ে তার প্রতিটি প্রত্যঙ্গের হিন্দোল শুধু আভাসে-ইঙ্গিতে অনুভৃত হবে। তার যৌবন শুধু বিকশিত হবে, প্রকটিত হবে না। তারপর শেষ-সমের মাথায় যখন মৃদঙ্গ 'ধা' বলবে, তখন সে লৃটিয়ে পড়বে সান্টাঙ্গে। প্রণতি জানাবে দেবাদিদেবকে, প্রধান পুরোহিতকে, দর্শকদের। স্বেদম্রাত নর্তকী অতঃপর ধীর পদে উঠে যাবে গর্ভগৃহে—নিজ কঠের লাজমালিকা পরিয়ে দেবে শিবলঙ্গে। তারপর রন্দ্র করে দেবে দ্বার—গর্ভগৃহ এবং অন্তর্নাকর মধ্যবর্তী করাট। বেরিয়ে আসবে একটি কাঁকনপরা হাত—তাতে তার শেষ লক্তাবস্ত্র!

প্রধান পুরোহিতের নির্দেশে সেই রক্তটীনাশুকের অঞ্চলপ্রান্তটি কর্তন করে তা দিরে একটি নিশান নির্মিত হবে। মন্দিরের বেতনভূক এক অব্ধ সেই নিশানটি নিরে উঠে যাবে বিমানশীর্ষে। <sup>6</sup> বাঢ়-গণ্ডী-মন্তক পার হরে, খাপুরি-আমলক-ঘণ্টা উত্তরশে উপনীত হবে মন্দির-শীর্ষে। নিশানটিকে অনুবিদ্ধ করবে ধাজাদণ্ডে!

টীনাংশুকের বণ্ড বিবশুদর্শকের। সংগ্রহ করবে পুশাস্মৃতি হিসাবে। মাদুলি বন্ধনের উপস্কৃত সেই বন্ধবণ্ড। যাত্রী ও দর্শকদল বিদায় হলে প্রধান পুরোহিত একাকী ফিরে আসকেন মন্দিরে। সমগ্র মন্দির-চত্তর তখন নিশুর। অন্তর্নালের এ প্রান্তে দাঁড়িয়ে প্রধান। পুরোহিত আহ্ন করবেন: তোমার নৃত্যপূজার আমি সন্তুষ্ট হরেছি রুদ্রাপি। ছার বোল। ছার বালে ছারে। ছার প্রদীপের ভিত্তিত আক্লাকে বিশ্বক্রণা কেবলী আব

ঘার বুলে যাবে। ঘৃত প্রদীপের ন্তিমিত আলোকে নিরাবরণা দেবদাসী তার কৌমার্বের পশরট্টিকু সম্বল করে নির্গত হরে আসবে অভিষিক্ত হতে।

যতনিন ধ্রজানতে ঐ নিশানটি অক্ষত থাকবে, ততদিন রুদ্রাণীই থাকবে মন্দিরের 'অলঙ্কার'। তারপর বছরে বহুরে যেমন সেই প্রধানা দেবদাসীর যৌঝন তিল তিল করে ক্ষয়িত হবে, তেমনি বছরে বছরে জ্বীর্শ হতে থাকবে কলসদতের সেই ধ্রজানিশান।

এরপর একদিন! কালবৈশাখীর প্রচণ্ড ঝঞ্জাবাতে মহাকাল স্পষ্ট নির্দেশ দেকেন ক্লম্রাণীর অবসর গ্রহণের কাল সমাগত। ঝড়বঞ্জার অবসানে সকলে অবাক হরে দেখবে নিশানটি অপহতে। ক্লম্রাণীর কাল শেষ। শেষনূত্যে একবার প্রণতি জানিয়ে সে বিদায় নেবে। এগিয়ে আসবে নতুন কালের নতুন রুদ্রাণী। সালঙ্কারা। একবস্ত্রা। কণ্ঠে দৃগ্ধশুস্ত্র লাজমালিকা। লাজহরণ-নৃত্যের নৃতন নর্তকী!

আজিকার এই বিশেষ অনুষ্ঠানটির কথা জানা ছিল কবির। তিনি বিপন্ন বোধ করেন। এই জনারণ্যে তিনি কেমন করে ঐ বিশিষ্ট বিদেশীকে নিয়ে নাটমন্দিরে প্রবেশ করবেন? সহসা একটি প্রৌঢ়া ভৃত্যাশ্রেণীর দাসী অগ্নসর হয়ে আসে। কপোতহন্তে কবিকে শ্রদ্ধাজ্ঞাপন করে বলে, স্বাগত ভট্ট। এদিকে আসুন।

কবি আশ্বস্ত হলেন। শ্রৌঢ়া তাঁকে সনাক্ত করেছে। বিদেশী বন্ধুর করগ্রহণপূর্বক তিনি দাসীর অনুগমন করেন। চলে আসেন নাটমন্দিরের পশ্চাদ্ভাগে। সেটি পূর্বমুখী মন্দিরের পশ্চিমাংশ। অন্তগামী সূর্যের শেষ রশ্মিপ্রভায় সেখানে এখনও কনে-দেখা-আলো। কবি সবিস্ময়ে দেখলেন একটি শোভান্তন্তের পাদমূলে এক অনিন্দ্যকান্তি পঞ্চদশী। সে কার উপমা ? বহু কাব্যে ঐ মূর্তিটির বর্ণনা কবি নিজেই করেছেন। বোধ করি কল্পনায় এমন একটি নারীমূর্তিকে দর্শন করেই তাঁর লেখনী রচনা করেছিল : সৃষ্টিরাদ্যেবধাতৃঃ !

প্রায়-কিশোরীটি তাঁর পদপ্রান্তে নামিয়ে রাখে স্পর্শ বাঁচানো একটি সলচ্ছ প্রণাম। ভিক্স তাও-চিগুকেও প্রণাম করে। তারপর করজোড়ে নিবেদন করে, আপনারা এই পিছনের দ্বার দিয়ে নাটমন্দিরে প্রবেশ করুন নচেৎ—

কবি প্রশ্ন করেন, তুমি কি আমাকে চেন?

সলচ্ছে কৌতুকময়ী প্রতিপ্রশ্নটি নিবেদন করে, কবিবরের কি ধারণা শুধুমাত্র "বিদ্যুদ্দামস্ফু রিতচকিতৈঃ" উজ্জয়িনীর পৌরাঙ্গনা ভিন্ন আর কোন সামান্যা সাধারণী তাঁকে চেনে না?

কবি সকৌতুকে বলেন, দেবদাসীদলে তোমাকে কখনও দেখেছি বলে তো স্মরণ হয় না! সেটাও কি তুমি সামান্যা সাধারণী বলে? মেয়েটি বলে ভামি নামান্য ভাষিকার ভাষিকার ভাষিকার

মেয়েটি বলে, আমি নৃত্যের অধিকার লাভ করিনি আজ্বও। আমার নাম সুত্তীর্কা।
—সেটাও একটা বিস্ময়। জন্মমূহুর্তে তুমি সুন্দরী ছিলে নিশ্চয়ই, কিন্তু সূতনুকা
হয়েছো অনেক পরে। তবু তোমার পিতামাতা—

কনে-দেখা-আলোতেই মেয়েটিকে এবার স্লান দেখালো। বললে, জ্ন্মকালে আমার কী নামকরণ হয়েছিল জানি না। আমি—হৃতা। এ-নাম মন্দিরের দেওয়া।

কবিও স্লান হয়ে গেলেন। অজ্ঞাতভাবে মেয়েটির একটি সংবেদনশীল স্থানে আঘাত করে ফেলেছেন। মেয়েটি কিন্তু সেদিকে গেল না, পূর্বপ্রশ্নের বাকিটার উত্তরদান করে সে, নৃত্যের অধিকার এতদিন ছিল না, তাই আমাকে কখনও দেখেননি। তবে এবার সে-অধিকার আমি পাব। আগামী পূর্ণিমা রাব্রে। সেদিন আপনার আমন্ত্রণ রইল, কবিবর।

—নিমন্ত্রণ! কিসের নিমন্ত্রণ! দেবদাসী ৪৪

—আমাকে সরাসরি রুদ্রাণীপদে উন্নীত করা হবে সেদিন। পর্ণিমারাত্রে আমার অভিষেক।

কবির সংবেদনশীল অন্তরে এবার মেয়েটি যেন এক তীক্ষ্ণ শলাকা বিদ্ধ করে দিল। মনশ্চক্ষে দেখতে পেলেন—সহস্র দর্শকের সম্মুখে ঐ উদ্ভিন্নযৌবনা পঞ্চদশী নতারতা— একবস্তা সে-–প্রতি পদক্ষেপেই সে সচকিতা হয়ে উঠছে ! তারপর ? লাজহরণ-নত্যের শেষ পর্যায়ে ঐ কাঁকনপরা হাতখানি শুধ বার হয়ে এসেছে রুদ্ধঘারের ওপার থেকে। কিন্তু তারপর? তৎক্ষণাৎ কবির মানসপটে উদিত হল—মন্দিরের প্রধান প্রোহিত সহস্রাক্ষের কদাকার দেহটি। পঞ্চাশোর্ম্ব লালসাজর্জর যে বদ্ধটি এই দেবদাসীদের সর্বময় কর্তা ! ধর্মের নির্দেশে যে বর্বর অসংখ্য দেবদাসীর কৌমার্য হরণ করে এসেছে এতাবংকাল।

সূতনুকা প্রশ্ন করে, ভট্ট কবি! আপনাকে প্রণাম করলাম, কই আপনি তো আশীর্বাদ করলেন নাং

কবি তখনও স্বাভাবিক হতে পারেননি। 'ধর্মের নির্দেশে,' না 'ধর্মের অজুহাতে'? না-না-না! এ হতে পারে না। মহাকালের প্রতিভূ সহস্রাক্ষ! সহস্রান্দকালের এ-বিধান কখনও অকল্যাণকর হতে পারে না। নিজেকে সামলে নিয়ে বললেন, আশীর্বাদ করেছি, মনে মনে—

—কি সেই আশীর্বাদ? মা ভূ দেবং ক্ষণমপি চ তে স্বামিনা বিপ্রয়োগঃ?' <sup>7</sup> সুকুঞ্চন হল কবির। মেয়েটিকে একটু প্রগলভ মনে হল। একটু কঠিন শোনালো তাঁর কণ্ঠস্বর, তাই যদি হয়, ক্ষতি কি? তুমি তো দেবতার নির্দেশে দেবদাসী! আগামী পূর্ণিমায় রুদ্রাণী হতে চলেছ—তোমার স্বামী তো জ্বগৎপিতা পরমেশ্বর শিব।

কবির ঐ কথাটা নিয়ে সূতনুকা পরে চিস্তা করেছে—'জন্মমূহুর্তে তুমি সুন্দরী ছিলে,
নুকা ছিলে না নিশ্চয়?'—তা ঠিক। জন্মকালে তার কী নামকরণ হয়েছিল স্থানে কান না। এটুকু শুধু শুনেছে অতি শৈশবকালে সে সূত্রকা ছিলে না নিশ্চয় ?'—তা ঠিক। জন্মকালে তার কী নামকরণ হয়েছিল সূত্রকা জানে না। এটুকু শুধু শুনেছে অতি শৈশবকালে সে হতা। জানে না, এই প্রকাণ্ড আর্যাবর্তের কোন প্রান্তে, কার ঘরে সে ভূমিষ্ঠা হয়েছিল। সে কি অবন্তী, কাঞ্চি, পৌত্রবর্ধন, তাম্মলিপ্তি? তার সেই অজানা-অচেনা জননী কি এই পঞ্চদশবর্ষ পরেও সেই অপহাতা কন্যাটির কথা ভাবে? রাতে কাঁদে?

জ্ঞান হবার পর থেকে সে প্রতাক্ষ করেছে এই মন্দিরের পরিবেশ। রুদ্রাণীকে পেয়েছে মায়ের মতো। কিন্তু যতই বয়ঃপ্রাপ্তা হয়েছে, ততই যেন রুদ্রাণীর সঙ্গে তার মানসিক সম্পর্কটা তিক্ততর হয়েছে। ইদানীং তো সে তাকে প্রতিদ্বন্দ্বিনী ভিন্ন আর কিছু ভাবে না।

সুতনুকা যে পরবর্তী রুদ্রাণী এটা সকলেই জ্ঞানত। সুতনুকাও! সেজন্য তাকে নানান বিদ্যায় পারদর্শী করে তোলা হয়েছে আবাল্য। পুষ্পমাল্য রচনা, পূজাবিধি, সংস্কৃত সাহিত্য, নৃত্য-গীত ও অন্যান্য চারুকলায়। অসামান্য রূপসী সে; আর সেজন্য তাকে একটি ইতিহাস রচনা করার সুযোগ দেওয়া হয়েছে—যে ঘটনা এই মন্দির-ইতিহাসে কখনই ঘটেনি ইতিপূর্বে। কোনও দেবদাসীই কখনও 'অভিষেক-রাত্রে' সরাসরি নিযুক্তা হয়নি রুদ্রাণীর পদে। এ যেন সৈন্যদলে নাম লেখানোর সঙ্গে প্রধান সেনাধক্ষ্যের আসন অলঙ্কৃত করা। কিন্তু সহস্রাক্ষের সেটাই ছিল পরিকল্পনা। আগামী পূর্ণিমারাত্রে ঐ উর্বশী-বিনিন্দিতা পঞ্চদশীকে অভিষিক্ত করবে সরাসরি রুদ্রাণী-পদে।

বাল্যে ও কৈশোরে এটাকে সে মহাসৌভাগ্যের দ্যোতক বলে মনে করত। কিন্তু তারপর কোথা দিয়ে কী যেন ঘটে গেল। বয়ঃসদ্ধিকালে ওর জীবনে ঘটল একটা অদ্ভূত ঘটনা। আমূল পরিবর্তন হয়ে গেল তার চিন্তাধারায়। নিজের অজ্ঞাতসারে একটা মহান সত্যকে সে আবিষ্কার করে বসল। নিজেকে আবিষ্কার করল একটি মুগ্ধ তরুণের দৃষ্টির দর্পণে।

তক্ষশীলা থেকে এসেছিল এক প্রখ্যাত ভাস্কর। প্রখ্যাত, কিন্তু তরুণ। সে আজ দুই বৎসর পূর্বেকার কথা। সহস্রাক্ষ তাকে নিয়োগ করলেন মন্দিরগাত্রে কিছু মূর্তি উৎকীর্ণ করার কাজে। একের পর এক মূর্তি গড়ে যেতে থাকে ভাস্কর। তার সম্মুখে দেবদাসীদের উপস্থিত হতে হয় পর্যায়ক্রমে। শিল্পীর নির্দেশে বিচিত্র ঠামে দাঁড়াতে হয়। দেখে দেখে ভাস্কর মূর্তি গড়ে। সূত্নুকা তাদের মূখে শোনে ভাস্করের কথা। কৌতুহল হয় তার। কিন্তু সে আইনানুগ দেবদাসী নয়। তার অভিষেক হয়নি, তাই পরপুরুষের দৃষ্টির সম্মুখে উপস্থিত হবার অধিকার তার নাই। সহস্রাক্ষ সম্মতি দেননি। তারপর একদিন। ভোগ-মগুপের গবাক্ষের ফাঁক দিয়ে সে দেখল রূপদক্ষকে। আর তৎক্ষণাঙ্ক তার সমস্ত দেহে যেন এক তড়িৎপ্রবাহ খেলে গেল। ইচ্ছে হল—না! আজ জারী তার মনে পড়ে না, সেই খণ্ডমূহুর্তে তার কী ইচ্ছা জেগেছিল। তবে তারপর থেকেই বারে বারে সে গোপনে লক্ষ্য করেছে উদাসীন ভাস্করকে। কটিমাত্র বন্ধ্ব পরিধান করে ঘর্মস্নাত রূপদক্ষ ক্রমাগত পাথরে আঘাতের পর আঘাত করে চলেছে।

আশ্চর্য ! সেই পরুষ আঘাতে কেমন করে প্রস্ফু টিত হয় পাষাণীবক্ষে এই কমনীয় সুষমা ?

তারপর একদিন সহস্রাক্ষ অনুমতি দিলেন। জনশ্রুতি, রূপদক্ষ এবার তক্ষশীলায় প্রত্যাবর্তনে ইচ্ছুক। দুই বৎসরের পারিশ্রমিক সে দাবি করেছে সহস্রাক্ষের নিকট। এতদিন সে ঐ অর্থ গচ্ছিত রেখেছিল প্রধান পুরোহিতের কোষাগারে। সহস্রাক্ষ নাকি তাকেও বলেন, মন্দিরের প্রধান প্রবেশতোরণে সুত্নুকার একটি মূর্তি উৎকীর্ণ করলেই তিনি রূপদক্ষর সকল অর্থ এককালীন মিটিয়ে দেবেন। দুর্জনে আরও বলে—সহস্রাক্ষ দেবদাসী ৪৬

কুশীদজীবী। তিনি ঐভাবে কিছু কালহরণ করতে চেয়েছিলেন মাত্র।

তখনই চারিচক্ষর প্রথম মিলন। পঞ্চদশী সূতনুকা আর বিংশতিবর্ষীয় রূপদক্ষ দেবদিশ্ল।

পুরোহিতের নির্দেশে রূপদক্ষের সম্মুখে প্রতিদিন দাঁড়াতে হয়। মালতী থাকে পাহারায়। দেবদিল্ল মুগ্ধ। প্রথম দিন সে শুধু নয়নভরে ওকে দেখল। সম্মুখ থেকে, পাশ থেকে, পশ্চাৎ থেকে। সুতনুকা কৌতুক বোধ করে। কথা বলে না। ক্রুমে দেবদিন্ন একটি প্রকাণ্ড কষ্টিপাথর নির্বাচন করল। কিন্তু মূর্তিগড়া শুরু করল না। ক্রমাগত পাষাণপটে ওর আলেখ্য এঁকে চলে। আঁকে আর মোছে। আঁকে আর মোছে। একমাস এইভাবেই অতিবাহিত হয়।

আর ধৈর্য থাকে না সুতনুকার। বলে, তুমি মূর্তি খোদাইয়ের কাজ শুরু করছ না কেন ?

- —ধ্যানে তোমার মূর্তিটা ধরতে পারছি না বলে।
- —ধ্যান ? ধ্যান কেন ? আমি তো স্বয়ংই রয়েছি তোমার চর্মচক্ষুর সম্মুখে।
- —তুমি জান না সুতনুকে! তোমাকে উপলক্ষ করে আমি যে মূর্তিটি সূজন করব, তা সহস্র বৎসর পরেও দর্শককে মুগ্ধ করবে! আমার সে-মূর্তি আভাসে-ইঙ্গিতে সেকথাই বলবে, যা বলবার জন্য জ্ঞ্গৎপিতা তোমার প্রতিটি অঙ্গ এমন কানায় কানায় ভরে দিয়েছেন।

সৌন্দর্যের সুখ্যাতি শুনলে—বিশেষ করে তরুণবয়স্ক শিল্পীর মুখে —কোন পঞ্চদশী না খুশিয়াল হয়ে উঠে? সুতনুকা সকৌতুকে জ্বানতে চায়, কী বলবে সে?

Palling allong? —বলবে, এই মরণশীল জ্ঞ্গতে আমি মৃত্যুকে অতিক্রম করার মন্ত্রটি পেয়েছি। কৌতৃহলী মেয়েটি বলে, তা কেমন করে সম্ভব?

রূপদক্ষ তখন বৃঝিয়ে বলতে থাকে তার শিল্প-পরিকল্পনার মর্মার্থ।

সূত্রকাকে আদর্শ করে সৃষ্টি করবে এক যক্ষিণীর মর্মরমূর্তি। তার পদতলৈ মৃত্যু-অসুর পিষ্ট হচ্ছে—যক্ষিণী মৃত্যুঞ্জয়ী। না ব্যক্তিগত জীবনে মৃত্যুকে সে জয় করেনি--সেও তোমার-আমার মতই মরণশীলা। লক্ষ্য করে দেখনা ওর চরণের অলঙ্কারটিকে! ওটা তো একজোড়া নুপুর নয়—ওটা শৃঙ্খল ! পরাজিত মৃত্যু-অসুর ওকে স্থাবর করে রেখে তবে প্রাণ দিয়েছে। যাতে সে মৃত্যুকে অতিক্রম করতে না পারে। তা হোক, তবু দার্শনিক বার্গসঁ যাকে বলেছেন, জীববিবর্তনের পথে 'অমৃত'— Elan Vital, সেই অমৃতের অধিকারিণী হয়েছে ঐ চলচ্ছক্তিহীনা শৃঙ্খলিতা মুক্তা মেয়েটি। ব্যক্তিগত নয়, প্রজাতিগত জীবনে সে মৃত্যুকে অতিক্রম করেছে। তুমি-আমি মরব, কিন্তু মৃত্যুর পূর্বে নৃতন জীবনও যাব সৃষ্টি করে। মৃত্যুর কাছে প্রজাতিগতভাবে মানুষ হার মানবে না। যৌবনের সিংহদ্বারে দাঁড়িয়ে তাই ঐ সুতনুকা ঘোষণা করছে নন্দনতত্ত্বের মূল কথা,— প্রজ্ঞান তত্ত্বের কথা! মৃত্যু যদি হয় মরণশীল দুনিয়ার শেষ কথা, তবে সে ঘোষণা করবে নন্দনতত্ত্বে প্রজ্ঞাতিগত শেষতর কথা! ওর দক্ষিণ হস্তে থাকবে একটি পিঞ্জর— কিন্তু মৃত্যু যেভাবে তাকে ব্যক্তিগতভাবে শৃঙ্খলিত করেছে, সে সেভাবে পিঞ্জরাবদ্ধ করবে না তার দয়িতকে। ও জ্ঞানে পিঞ্জর নিষ্প্রয়োজন—প্রেমের অচ্ছেদ্য অদৃশ্য বন্ধনে ওর পোষা শুকপাখি ওকে সোহাগ জ্ঞানাবেই। মৃত্যু যদি হয় মরজীবনের অন্তর্বস, তবে ঐ রসিকা সন্ধান দেবে অ-মরজীবনের আদিরসের।

না, এ ভাষায় বলেনি। এ ব্যাখ্যাও দেয়নি। বি কে বলেছিল আর সুতনুকা কী বুঝেছিল তাও জানি না। তবে এটুকু সুতনুকা উপলব্ধি করেছিল—সে ঐ রূপদক্ষকে ভালবেসে ফেলেছে। বিহুলভাবে সে শুধু জানতে চায়, তাহলে সে মুর্তি নির্মাণ শুরু করছ না কেন?

- —কেমন করে করব? তোমার সেই বাধাবন্ধনহীন মৃত্যূঞ্জয়ী মৃর্তিটা যে আমার ধ্যানে ধরা দিচ্ছে না।
- —বাধাবন্ধনহীন! —প্রশ্ন নয় ;এটা সূতনুকার কণ্ঠনিঃসৃত একটি আত্মজিজ্ঞাসা। কিন্তু দেবদিন্ন মনে করল এটি প্রশ্নবোধক। তাই স্নান হেসে বলল, হাাঁ লাজহরণনৃত্যান্তে যে দৃশ্যটা সহস্রাক্ষ তার সহস্র নয়ন মেলে দেখবে, আমাকে সেটাই দেখতে হবে,—ধ্যানে।

এর পরের ঘটনাটি সংক্ষিপ্ত, কিন্তু বেদনাবহ। সূতনুকা আজও জানে না কেন সে অমন দুঃসাহসিক আমন্ত্রণ জানিয়েছিল রূপদক্ষকে। সে কি শিল্পের অনুরোধে? একটি মৃত্যুঞ্জয়ী শিল্পসৃষ্টির অনুপ্রেরণায়? নাকি শিল্পীকে তার মানসিক যন্ত্রণা থেকে মৃত্তি দিতে? অথবা— স্বীকার করতে লজ্জা হয়, সেকি নিজেই চেয়েছিল একটি মুগ্ধ প্রেমিকের দৃষ্টির সম্মুখে নিরাবরণা ফোটা কদমের মতো আনন্দ-শিহরণে রোমঞ্চিততনু হতে। কিন্তু পারেনি! সহস্রাক্ষের তীক্ষ্ণদৃষ্টিতে হতভাগিনী চরম মৃহুর্তে ধরা পড়ে যায়ুত্বি প্রাক্তিবেক দেবদাসীর অসুর্যম্পশ্যা অনাঘ্রাতা সেক্তর্ব সম্প্রাক্তিবেক দেবদাসীর অসুর্যম্পশ্যা অনাঘ্রাতা সেক্তর্ব সম্প্রাক্তিবেক স্বিদ্যালয় স্বিদ্য স্বিদ্যালয় স্বিদ্য স্বিদ্যালয় স্বিদ্যালয় স্বিদ্যালয় স্বিদ্যালয় স্বিদ্যালয় স্ব

প্রাক্-অভিষেক দেবদাসীর অসুর্যস্পশ্যা অনাঘ্রাতা সৌন্দর্য মর-মানুষের দুর্দ্ধির সম্মুখে উন্মোচিত হওয়া শুধু অপরাধ নয়, পাপ! সে দেবতার সম্পত্তি! যাগযজ্ঞ, মন্ত্রতন্ত্রের বঙ্কিম পথে সে-তীর্থে উপনীত হওয়ার একমাত্র অধিকারী প্রধান পুরোহিত। সহস্রাক্ষের পুরোহিত তন্ত্রের এই নির্দেশ। যে নির্দেশ স্বয়ং রাজ্ঞা অবনতমস্তকে স্বীকার করেন। দেবদিন্নকে তৎক্ষণাৎ বিতাড়ন করল সহস্রাক্ষ। বলা বাছল্য, তার প্রাপ্য অর্থ বাজেয়াপ্ত করে। দুর্জনে এও বলে যে, সমস্ত ঘটনাপরস্পরাই সহস্রাক্ষের সূচতুর পরিকল্পনা অনুযায়ী!

বন্দিনী হয়ে রইল সুতনুকা লাজহরণ-নৃত্যের প্রতীক্ষায়!

সুতনুকার ঐ কথাটা নিয়ে কবিও পরে চিন্তা করেছেন: আপনি ঠিক জ্বানেন? না, কবি জ্বানেন না। স্বীকার্য, এই ব্যবস্থাটা সহস্রান্দিকাল সমাজ মেনে এসেছে। দেবদাসী ৪৮

মেনে এসেছেন রাজেন্দ্রবর্গ, মেনে এসেছে 'গণ', মেনেছে পঞ্চায়েত, 'সভা', 'সমিতি'। এবং আজ পর্যন্ত কোনও জ্ঞানীগুণী পণ্ডিত এ নিয়ে প্রতিবাদ করেননি। ঋষি ভার্গব, মন, বাৎস্যায়ন, ভরত, কেউই বলেননি— কোন যুক্তিতে ঐ অনাঘ্রাতাকে বলি দিতে হবে তার পিতার বয়সী এক কামার্ত বৃদ্ধের লালসা-যুপকাষ্ঠে?

এমনিতেই পক্ষকাল ধরে একটি মর্মপীডাদায়ক চিন্তা তাঁর রাত্রের নিদ্রা হরণ করছে। তার সদাসমাপ্ত কাবাটি শ্রবণ করে মগধাধিপতি সম্পষ্ট অভিমত বাক্ত করেছেন—কাবাটি সসমাপ্ত নয়। নায়ক-নায়িকার বিবাহ দিয়েছেন তিনি সপ্তম সর্গে। কিন্তু মহারাজ বলেছেন, কাব্যে নামভূমিকায় যাঁর অবতীর্ণ হবার কথা তিনিই তো এখনও অনাগত। বিবাহেই কখনও শেষ হতে পারে মিলনান্তক কাব্য ? তার পরের অধ্যায় ? কবিকে 'অষ্টম সর্গ' রচনা করতে হবেই।

কবি বিভ্রান্ত। জ্ঞগৎপিতা এবং জ্ঞান্মাতার দৈহিক সঙ্গম কি সন্তান বর্ণনা করতে পারে ? তাঁরা যে বাগর্থের মতো সর্বদাই সম্পুক্ত!

মস্যাধার ও ভূর্জপত্র সাজিয়ে নিয়ে কবি ধিপ্রহরেই বসেছেন তাঁর নির্দিষ্ট আসনে। একটি প্রহর সমংকায়শিরগ্রিব হয়ে পদ্মাসনে বসে আছেন—একটিমাত্র পংক্তিও রচনা করা হয়নি। মনের দ্বন্দ্ব অপনোদিত হচ্ছে না! রাজাদেশে তিনি প্রাণ দিতে পারেন --কিন্তু কাব্যসরস্বতীকে লাজহরণ-নৃত্যের আসরে নামাতে পারেন না! এই মানসিক অবস্থায় সূত্যকার ঐ মারাত্মক প্রশ্নটি তাঁকে ব্যাকুলতর করে তুলল: আপনি ঠিক জ্ঞানেন १

সন্ধ্যা সমাগতা। দুর থেকে ভেসে আসছে মহাকাল মন্দিরের সন্ধ্যারতির রেশ। দিবালোক মিলিয়ে আসছে। রচনা করতে হলে এইবার ওঁকে গাত্রোখান করতেহয়-ঘৃত প্রদীপটি প্রজ্বলিত করতে হয়।

কবি গাত্রোখান করেছে সেই নির্জন গৃহে। কবির দিকে ক্রিক্রের করতে উদ্দেশ। করি অর্গল বন্ধ করতে উদ্দেশ। রূপসী পূর্বমূহর্তেই প্রবেশ করেছে সেই নির্জন গৃহে। কবির দিকে পিছন ফিরে সে গৃহদ্বারে অর্গল বন্ধ করতে উদ্যতা। কবি স্তন্ত্তিত। পরমূহুর্তে রমণী কবির মুখোমুখি হলেন। অবগুর্গন অপসারিত করে বলেন, আমার প্রণাম গ্রহণ করন, ভট্ট। আমি আপনার শরণাগতা, সাহায্যভিক্ষার্থিনী।

- —আপনি তো....আপনি তো মহাকাল মন্দিরের রুদ্রাণী?
- —ছিলাম। গতকল্য পর্যন্ত সেটাই ছিল আমার সামাজিক পরিচয়। কিন্তু কবির কাছে আমি আজ আর একটু স্বীকৃতি পেতে ইচ্ছুক। আমি মায়ের জাত।

কবি কি বলবেন ভেবে পেলেন না। এই নির্জন ফুশ্বদ্বারকক্ষে নৈশ অভিসারিকাকে কী-ই বা বলা যায়? ইতস্তুত করে শুধু বলেন, এখানে আমি সম্পূর্ণ একাকী—কল্য প্রাতে আমি যদি মন্দিরে উপস্থিত হই?

—না! সর্বত্রই সহস্রাক্ষের চর! এখানেই! এই মুহুর্তেই.....

বিনা আপ্যায়নেই আগন্তুকা ভূমিতলে উপবিষ্টা হন। সময় অল্প, পরিবেশও অনুকুল নয়, তবু স্বল্পভাষে রুদ্রাণী উন্মক্ত করে দিলেন তাঁর মাতৃহদেয়।

রুদ্রাণী আজ্ব দুই দশক মহাকাল মন্দিরের 'অলঙ্কারা', শ্রেষ্ঠা নটী। তার পূর্বে আরও এক-দশক তিনি বন্দিনী ছিলেন শিক্ষার্থীরূপে। দেহ মনের নিদারুণ অপমানে তিনি প্রত্যক্ষজ্ঞানে জেনেছেন---দেবদাসী-জীবনের অভিশাপকে। বহুভোগ্যার বিডম্বিত জীবনের সে কী নিদারুণ তিক্ততা! —ওরা স্বামী পায় না, সন্তান পায় না, শুধু ধর্মের অজ্বহাতে অযুত অজ্ঞানা পুরুষকে দেহদান করে যায়। পুরোহিত-শ্রেষ্ঠী-বণিক-রাজা। প্রত্যক্ষজ্ঞানে তিনি জেনেছেন—দেবতা দেবদাসীর সেবা আদৌ চান না :এ শুধু একদল কামার্ত ষড়যন্ত্রকারীর যৌথ প্রচেষ্টায় নারীদেহরিরংসার আয়োজন ! পুরোহিততন্ত্র আর রাজতম্ব পরস্পরের সহায়। সমাজ নির্বাক। সাশ্রনায়নে বললেন, কবি, সূতনুকাকে আমি গর্ভে ধারণ করিনি, কিন্তু বিশ্বাস করুন, আমি তার মা! অথচ কী পঞ্কিল পরিবেশ দেখন—সে ইদানীং আমাকে শুধু প্রতিদ্বন্দ্বিনীর ভূমিকায় দেখে!

কবি সচকিত হয়ে বলেন, এসব কথা আমাকে কেন?

- —দেবদিল্ল কোথায় আত্মগোপন করে আছে আমি জানি। সহস্রাক্ষের লালসাবহ্নি থেকে আমি ঐ অপাপবিদ্ধাকে উদ্ধার করতে চাই। কবি, সমস্ত জীবন ধর্মের নামে পাপাচার করেছি, আজ অধর্মের নামে কিছু পুণ্য সঞ্চয় করতে চাই। তাই এসেছি আপনার কাছে।
  - —কিন্তু আমি দীন কবি, আমার কাছে কেন?

একথার জ্ববাব নেই।কবি চিন্তাৰিত হলেন।রুদ্রাণী বলে চলেন, শুনেছি ভিক্ষু ফুড্রি য়ন আজ নিশাবসানে পাটলিপুত্র ত্যাগ করে তাম্রলিপিক লকে স্ক্রাণী হিয়েন আজ নিশাবসানে পাটলিপুত্র ত্যাগ করে তাম্রলিপ্তির পথে যাত্রা করবেন উচ্চিক্ তাও-চিঙ্ আপনার বন্ধু। পলাতক কপোত-কপোতিকেযাতে ওঁদের অর্ণবপোর্তিত আশ্রয় দেওয়া যায়, সেটুকু আপনাকে করে দিতে হবে। রাত্রের শেষযামে আমি স্বয়ং ওদের নৌকায় পৌছে দেব। সহস্রাক্ষ সমগ্র মগধ-সাম্রাজ্য তন্ন-তন্ন করে তল্পাশী করবে। কিন্তু মহাভিক্ষ ফা-হিয়েনের অর্ণবপোতে সে তল্পাশী করতে সাহস পাবে না।

মুহূর্তকাল কী-যেন চিন্তা করলেন কবি। মহাকালের মন্দির থেকে ভেসে এল একটা শঙ্খনির্ঘোষ! সহস্রক-ব্যাপী একটা সমাজ ব্যবস্থার স্বরূপ উদঘাটন করে কবি বিহ্ল হয়ে পড়েছিলেন। এটা कि সম্ভব? ঐ শঙ্খনির্ঘোষে পিনাকপাণি যেন সায় দিলেন क्रमांभीत আকৃতিকে। কবির মুখমগুল যেন প্রসন্ন হয়ে উঠল। যুক্তকরে বললেন, ভগবতি। যথাশক্তি শ্রেয়সে যতিসো।

পাটলিপুত্র মহাসঞ্জারাম থেকে যখন ব্যর্থমনোরথ হয়ে নিষ্ক্রান্ত হয়েছিলেন কবি তখন মধ্যরাত্রি। সমস্ত নগরী তখন সৃষ্প্তিতে নিমগ্ন। জেগে ছিলেন ব্যর্থকাম পরাভূত এক কবি! এতবড আঘাত জীবনে কচিৎ পেয়েছেন। কল্পনাই করতে পারেননি, এমন একটি সত্য-শিব-সুন্দর প্রস্তাব প্রত্যাখাত হতে পারে। কিন্তু তাই হয়েছিল। বন্ধুবর ভিক্ষৃ তাও-চিঙ্-এর চেষ্টার ত্রুটি ছিল না। কিন্তু ফা-হিয়েন ছিলেন তাঁর সঙ্কল্পে অটল।

এ-প্রস্তাব প্রত্যাখ্যান করতে তিনি নাকি ন্যায়ত-ধর্মত বাধ্য। প্রথমত এটি চৌরকার্য, দিতীয়ত হিন্দুধর্মদ্রোহিতা, তৃতীয়ত এতে 'মার'এর জয় এবং সর্বোপরি সূতনুকা গৃহস্থঘরের অনুঢ়া কন্যা নয়—সে দেহোপজীবিনী শ্রেণীভুক্তা। নিতান্ত ঘূণার্হা।

রুদ্রাণীকে দুঃসংবাদটা জ্ঞাপন করবার সময় ও সুযোগ নাই। সমস্ত রাত্রি নির্জন রাজপথে পদচারণা করেছেন কবি।ক্রমে শ্রান্ত হয়ে পডলেন। গঙ্গাতীরে পাষাণ রাণায় পদ্মাসনে বসলেন অবশেষে। লক্ষ্য হল, সম্ব্যাকালে যে বৃশ্চিকরাশির চিরন্তন জিজ্ঞাসাকে দেখেছিলেন পূর্বগগনে সে নিশ্চিহ্ন হল পশ্চিম দিগন্তে। জিঞ্জাসা অস্তুমিত, কিন্তু উত্তর কোথায় ?

গঙ্গাবক্ষে অসংখ্য অর্ণবপোত। মধুকর, সপ্তডিঙ্গা, খরসান, ময়ুরপঙ্খী। তন্তির স্থানীয় কিছু ক্ষুদ্রতর জলযানও ভাসমান—ডিঙি, দ্রোণা, পানসি, বালান, মান্দাস। কিন্তু বৌদ্ধ ভিক্ষুর পীতধ্বজাবাহী বিশাল অর্ণবপোডটি সহজেই সনাক্ত করা যায়। স্থির করলেন. এখানেই অপেক্ষা করকেন সূর্যোদয় পর্যন্ত। রুদ্রাণী এখনই আসবে পলাতক প্রেমিকযুগলকে নিয়ে;তার কাছে নিদারুণ দুঃসংবাদটি জ্ঞাপনান্তে ব্যর্থতার তিরস্কার নতমস্তকে গ্রহণ করে গহে প্রত্যাগমন করবেন।

ক্রমে পূর্বগগন আলোকোঙ্জ্বল হয়ে ওঠে। সুপ্তোত্থিত বিহঙ্গের কলকাকলীতে গঙ্গু ্রিটি র মুখরিত। কবি ধীরপদে ফা-হিয়েনের জ্বন্যান ক্রান্থিত শুক্তিক াতীর মুখরিত। কবি ধীরপদে ফা-হিয়েনের জলযান অভিমূখে অগ্রসর হতে থার্কেনী সেখানে কর্মচাঞ্চল্য লক্ষণীয়—যাত্রার প্রস্তুতি।

কবিকে প্রথম দেখতে পেলেন ভিক্ষু তাও-চিঙ্। দ্রুতপদে অগ্রসর হয়ে এসে তিনি কবির করগ্রহণ করে বলেন, কবি! কোথায় ছিলেন সমস্ত রাত্রি? সঙ্ঘারাম থেকে নির্গত হয়ে মধ্যরাত্রিতে আপনি তো গৃহে প্রত্যাগমন করেননি।

- —না. করিন। কিন্তু আপনি কেমন করে জানলেন?
- —আমি যে প্রহরে প্রহরে গিয়ে খোঁজ নিয়েছি।
- —কিন্তা কেন ? কী হয়েছে?
- —মহাকারুণিক করুণা করেছেন! মহা-অর্হৎ মত পরিবর্তন করেছেন। সম্মত হয়েছেন।
  - -জুয় শঙ্কর! তাহলে ওরা কোথায়?
  - ---অর্ণবপোতের গোপন কক্ষে। রুদ্রাণী ওদের পৌছে দিয়ে মন্দিরে প্রত্যাবর্তন দেবদাসী ৫১

করেছেন। আমরা এখনই যাত্রা করব। শুধু আপনাকেই সংবাদটা......

—একবার তাহলে আমাকে ওদের কাছে নিয়ে চলুন।

কিন্তু তার পূর্বেই অগ্রসর হয়ে আসেন মহাপরিব্রাজক ফা-হিয়েন!

কবি তাঁকে প্রণাম করবার উপক্রম করতেই বৃদ্ধ সন্ন্যাসী কবিকে তাঁর পঞ্জরসর্বস্থ বুকে টেনে নিলেন।

বললেন, কবিবর ! তুমি আমার ভ্রান্তি অপনোদন করেছ। তোমাকে প্রত্যাখ্যান করে মনটা বড় চঞ্চল হল। আমি থেরীগাথা<sup>10</sup> গ্রন্থের সূত্রগুলি আবৃত্তি করতে উদ্যত হলাম। তুমি নিশ্চয় জ্ঞান, তার প্রথম কবিতাটি মহাভিক্ষুণী আম্রপালীর উদ্দেশ্যে উৎসর্গীকৃত। সে গ্রন্থ আমার আদ্যন্ত কণ্ঠস্থ। কিন্তু কী আশ্চর্য ! কী অপরিসীম আশ্চর্য ! একটি গ্লোকও আমার স্মরণে এল না। অবসন্নচিত্তে শয্যাগ্রহণমাত্র অগ্গসেবিকা আম্রপালী আমাকে স্বপ্নে দেখা দিলেন। স্বপ্নে মাতা আম্রপালী আমাকে ভর্ৎসনা করে বললেন, "কুঙ্গ! <sup>11</sup> থেরীগাথা আবৃত্তির অধিকার তুমি হারিয়েছ ! কানীন পুত্রকে প্রত্যক্ষ করেও মহাকারুণিক আমার সেই পাপালয়কে বলেছিলেন: 'সর্বতোভদ্র' ; আর তুমি সুত্নুকাকে প্রত্যক্ষ না করেই তাকে পাপিষ্ঠা বলেছ। মাতৃজ্ঞাতির অপমান করেছ তুমি।"—

তৎক্ষণাৎ নিদ্রাভঙ্গ হল আমার।

ভিক্ষু তাও-চিঙ্কে প্রেরণ করলাম তোমার সন্ধানে।

ওঁরা তিনজনে প্রবেশ করলেন অর্ণবপোতের গর্ভে। নবদম্পতি যুগলে প্রণাম করল ওঁদের তিনজনকে। দেবদিন্নকে আলিঙ্গনপাশে আবদ্ধ করে কবি বললেন, রূপদক্ষ। তোমার সেই যক্ষিণী মূর্তিটি যুগযুগান্তকাল মৃত্যুঞ্জয়ী বাণী প্রচার করবে—এই আশীবার্দ করি।

সুতনুকা প্রণামান্তে প্রশ্ন করে, আর আমাকে? কী আশীর্বাদ করবেন?
কবি সকৌতুকে বলেন, তোমাকে তো সেদিনই আশীর্বাদ করেছি সুতনুরে মা
ভূদেবং.."! কিন্তু আজ শুধু সে কথা নয়। ঐ দেখ সূর্য উঠছে, তাই বরং পরামশ দিই—
'চক্রবাকবন্ধএ আমন্তেহি সহঅরং উবট্ ঠিআ রতনী!' 12

বালার্ক সূর্যের আভায় — নাকি লজ্জায়—রক্তিম হয়ে ওঠে সূতনুকার গণ্ডদ্বয়। কবি প্রেমিকযুগলের দৃটি হাত একত্র করে বললেন, গঙ্গাবক্ষে, ব্রাহ্মণের বিধানে এ তোমাদের গান্ধবিবিবাহ! এ মিলন সার্থক হোক। শিল্পীর বীর্যে আর সূতনুকার মাতৃত্বেহে জন্ম নেবে সেই 'কুমার'—যে এই আসুরিক প্রথার অবসান ঘটাবে। সূতনুকা অস্ফুটে যেন আপনমনে শুধু বললে, আপনি ঠিক জানেন?

কাহিনী আমার শেষ হয়েছে। বাকি আছে সামান্য উপসংহার। কবির বাণী ব্যর্থ হয়নি। মহাজ্ঞনক মহিষী সীবলীর তপস্যা যেমন বহু জ্বন্ম অতিক্রম করে সার্থক হয়েছিল রাহুলজননীর দাম্পত্য-জীবনে, তেমনি বহু জন্ম পরে—কে জানে হয়তো ঐ সুতনুকা-দেবদিয়ের বংশেই—জন্মগ্রহণ করেছিলেন মাদ্রাজ্ঞ রাজ্ঞ্যে ডক্টর মিসেস্ মুথূলক্ষ্মী রেড্ডি। বলতে গেলে যাঁর একক প্রচেষ্টায় ১৯৪৭ সালে ভারত সরকার আইন করে বন্ধ করে দিয়েছিল দেবদাসী প্রথা।

কিন্তু সে সব কথা এখন নয়। অনেক পরে। আমরা এখনও আছি গুপ্তযুগে। তাই আজ আমি শুধু শোনাব সেই বিশেষ দিনটির কথা। মহাভিক্ষু ফা-হিয়েন আর কবি কালিদাসের স্মৃতিবিজ্ঞড়িত সেই প্রত্যুষের কথা।

ফা-হিয়েনের অর্ণবপোত গঙ্গার বাঁকে বিলীন হয়ে গেলে কবি গৃহে প্রত্যাগমন করলেন। হস্তপদ প্রক্ষালন করে তাঁর চিহ্নিত অজিনাসনে বসলেন। মসীপাত্র, লেখনী, ভূর্জপত্র সাজিয়ে নিলেন।

এতক্ষণে তিনি বৃশ্চিকরাশির সেই জিজ্ঞাসার উত্তরটা খুঁজে পেয়েছেন। একটি প্রশ্নের ভিতর দিয়ে। সুতনুকার সেই আকুল অসতর্ক স্বগতোক্তি থেকে—

'আপনি ঠিক জানেন?'

না! কবি ঠিক জ্বানেন না। স্বীকার করতে তিনি বাধ্য—গঙ্গাবক্ষে ব্রাক্ষণ্ডার আশীর্বাদে গান্ধর্ব বিবাহেই ঐ মিলনাস্তক কাহিনীর যবনিকাপাত ঘটেনি। নৌকা চলেছে পূর্বাভিমুখে, কিন্তু সহস্রাক্ষ এবং নগরকোট্টালের তল্পাশীবাহিনীও দ্রুতগতি অশ্বপৃষ্ঠে চলেছে নদীর কিনারা দিয়ে। অর্ণবপোত একদিন উপনীত হবে তাম্রলিপ্তি বন্দরে—সেই যেখানে নদী বিলীন হবে সাগরে। সার্থক হবে মহাসঙ্গমে।

কিন্তু সূতনুকা কি বিলীন হতে পারবে আর এক মহাসঙ্গমে? তারকাসুর যে এখনও পদাঘাতে প্রকম্পিত করছে পৃথিবীকে! 'কুমার' অজ্ঞাত!

শুধু 'ইচ্ছে হয়ে' লুকায়িত আছে সূতনুকার মাতৃহদয়ে।

না! স্বীকার্য : কাব্য এখনও শেষ হয়নি!

ক্রমে তাঁর মুখ স্বপ্নাচ্ছর হল। মনে মনে বললেন, হে জ্ঞাৎপিতা, হে জ্ঞান্মাতা! তোমরা এ অধম সন্তানের ধৃষ্টতা মার্জনা কর।

যুক্তকর ললাটে স্পর্শ করিয়ে কবি লেখনী উদ্যত করলেন :

।। অন্তম সর্গ ঃ ।।

"পাণিপীড়ণবিধেরনন্তরং শৈলরাজদুহির্ভুহরং প্রতি—" <sup>13</sup>

Pallie Bellone



সূতনুকা নয়, এবার দেবদিন্নর কথা কিছু আলোচনা করা যাক।

মানুষ নারীজাতিকে প্রথম চেনে মারের রূপে। দেশকাল নিরপেক্ষভাবে প্রথম জ্ঞানোদয় হতেই সে দেখতে পায় স্তনদায়িনী জ্ঞানীকে। তার ক্ষুদ্রজীবন জ্ঞানীকেন্দ্রিক। সে আর কিছু চেনে না। ক্রমে তার বয়স বাড়ে। দেহে মনে। তার দেহে পরিবর্তন আসে; সে লক্ষ্য করে সমবয়সী মেয়েদের দেহেও ঘটতে থাকে অনুরূপ রূপান্তর। একদিন তার দৃষ্টির বদল হয়, নারীকে জ্ঞানী নয় জায়া রূপে দেখতে লেখে। 'ম্যাডোনা' রয়পান্তরিত হয় 'তেনাস'-এ।

বিশ্বভাষ্করের ক্ষেত্রেও ঘটেছে অনুরূপ বিবর্তন।

বিশ্বশিল্পচেতনার উষাযুগে—প্রাগৈতিহাসিক কালে—নারীকে শিল্পী প্রথম দেখেছে
মারের রূপে। মাতৃত্বের দিকটাই সে আমলে সে ফুটিরে তুলেছে। তারপর যেহেতৃ
সে শিল্পী, তাই মাতৃত্ব সন্তাকে সে আরোপ করেছে অন্যান্য দিকে—যা কিছু তার মারের
মতো। জননী দেন স্তন্যসুধা, ধরিত্রী দেন শস্য; ফলে ধরিত্রীদেবীতে সে মাতৃত্বশুল অরোপ করল। গাভী জননীর বিকল্প—তাই তাকে গোমাতারূপে চিহ্নিত করল ক্রিক্সা
এই যে বিবর্তন—'ম্যাডোনা'র ধারদা থেকে 'ভেনাস'-এর পরিকল্পনা— এটা অনুধাবন
করতে মানবসভ্যতার প্রথম পর্যায় থেকে খানকরেক চিত্র পেশ করা যাক।

প্রাচীনতম চিত্রটির নাম 'ভেনাস্ অব উইলেনডর্ফ'। বর্তমান পরিছেদের প্রথমে তার একটি রেখাচিত্র দেবার চেষ্টা করেছি। চুনাপাথরের তৈরী এই ছেট্টে মূর্তিটি (১০ সেমি.উঁচু) বর্তমান অস্ট্রিয়া অঞ্চলের জনৈক অজ্ঞাতনামা ভাস্কর রূপায়িত করেছিল, আনুমানিক ত্রিশ হাজার বছর আগে। অর্থাৎ মানুষ নামক জন্তু যখন শিকার এবং ফলমূল আহরণ ছেড়ে চাববাসে সবে মন দিছে, গৃহপালিত পশুর সাহায্যে জীবনযাত্রা সরল করছে। নামে যদিচ 'ভেনাস', নারীমূর্তিটি নিঃসন্দেহে আসন্ন জননীর। 'আনান্সেশন'- এর।

দ্বিতীয় উদাহরণটিও প্রাচীন প্রস্তর যুগের—প্রায় বিশ হাজার বছরের পুরাতন। দেবদাসী ৫৪ এক্ষেত্রে 'স্তোকনম্রা স্তন'ও গুরুনিতম্বে মাতৃত্বের ব্যপ্তনা।এই জ্বাতীয় মাতৃমূর্তি বর্তমান যুগের ভাস্করও বানায়। প্রথম দুটি উদাহরণে মুখমগুলে বাস্তবানুগ রূপারোপের কোন প্রচেষ্টা করা হয়নি। মাতৃত্বভাবের জন্য বোধ করি তা ছিল নিষ্প্রয়োজন।

এবার তৃতীয় উদাহরণটি (পৃষ্ঠা-২৪) লক্ষ্য করুন।। এটি প্রায় বিশ হাজার বৎসর পূর্বেকার। এবারে শিল্পী নারীমূর্তির সর্বাবয়ব খোদাই করেননি, করেছেন শুধু মুখখানি। এ মূর্তি 'মাদোনার' নয় 'ভেনাস'-এর। শুধু তাই নয়, পশুতেরা বলেন, এইটিই পৃথিবীর আদিমতম 'পোট্রেচার'—বাস্তব নারীমূর্তির অনুকরণের প্রচেষ্টাঃ প্রতিকৃতি! আরও লক্ষ্ণীয়—প্রথম মূর্তিটি ছিল চুনাপাথরের, দ্বিতীয়টি পোড়ামাটির, কিন্তু এটি হচ্ছে হাতির দাঁতের। অধরোষ্ঠ খোদাই করা হয়নি, কিন্তু চোখ নাক, ঢেউখেলানো চুল এবং দীর্ঘায়ত গ্রীবা (আপনার কি রবীক্রনাথ-বর্ণিত লাবদ্যের গ্রীবার কথা মনে পড়ছে? আমার কিন্তু মনে পড়ছে কোরাজ্জিওর—'ম্যাডোনা অব দ্য লম্ভ-নেক') অষ্টাদশী তরুণীকে অপূর্ব সুষমামণ্ডিত করেছে। বিশ্বের শিল্প ইতিহাসে দেবদিয় এই প্রথম সূতনুকার সন্ধান পেল!

চতুর্থ উদাহরণে আমরা অনেক অনেক বছর এগিরে এসেছি। মাত্র তিন হাঞ্চার খ্রীস্টর্পুবান্দের এ নারীমূর্তিটি খোদাই করেছেন নীল নদের অববাহিকার কোনও মিশরীর ভাস্কর। এটি 'ভেনাস' নর 'মাদোনার'। শিল্পী সেখানে স্ত্রীমূর্তির নাভিমূলের নিচে অনেকগুলি ছিদ্র করে বলতে চেয়েছেন—মহিলাটি ক্ষবার গর্ভধারণ করেছেন।

মেসপোটোমিয়ার প্রাপ্ত (আঃ ২০০০ ব্রীঃ-পৃঃ) পরবর্তী এই রমণী-মূর্তি জননী ও নর্মসহচরীর মাঝামাঝি। বে।ধ করি এর জননীত্বের চেয়ে নারী সৌন্দর্যটাই বেশি প্রকট। তাই —চাখ-নাক-মূখ সব কিছুই খোদাই করা হয়েছে।

সিরিয়া থেকে সংগৃহীত উদাহরণে (আঃ ১৫০০ন্ত্রীঃ পুঃ)দেখছি শিল্পী মৃত্তিছের অনুভাবনাটির সঙ্গে মাতা ধরিত্রীকে একাম্ব করেছেন। মাতৃদেবী এতদিনে একটি পরিধেয় বন্ধে সুশোভিতা;তাঁর কঠে ও কপালে রত্মহার;এবং তাঁর দুই হাতে শস্য।

ভারতবর্ষীয় শিল্পীর ক্ষেত্রেও নারীসন্থার সম্বন্ধে ধারণাটি একই পথে বিবর্তিত হয়েছে। মহেন-জো-দড়ো ও হড়য়ায় প্রাপ্ত আদিম পুরুষ ও স্থার মূর্তি নির্মিত হত প্রতীকচিহ্নরপে, বথাক্রমে লিমপ্রতিকী দণ্ডএবং আংটির মতো ছিদ্র-সমন্বিত স্থাপ্রতিকী। অচিরেই ভারতীয় ভাস্কর জননী ও রমণীর একটি সমন্বর্ম করতে চাইল। কোপাও এঁর পালা ভারী, কোথাও ওঁর। মোহেন-জো-দাড়োর বিখ্যাত ব্রোক্তের নারীমূর্তিতে জননীত্ব প্রায় অনুপস্থিত। অলঙ্কার ভারাক্রান্ত এ নর্তকী শুধু কামনার ধন। অপরপক্ষে বিহার প্রদেশের চম্পারণ জেলায় 'লাউড়িয়া' গ্রামে প্রাপ্তা নারী মূর্তিটি জননীর প্রতীক। নারীত্বের এই দ্বি-ধারা গঙ্গা যমুনার মতো সমান্তরালে প্রবাহিত হয়েছে আর্যাবর্তে।



নীলনদ অববাহিকার প্রাপ্ত এ মাতৃমূর্তিটি তিন হাজার খ্রীঃ-পূর্বান্ধের। মিশরীর ভাস্কর মাতৃষ্কঠরে ছিন্ত দেখিরে বলতে চান— জননী কবোর গর্ভ ধারশ করেছে।



সিরিয়ার প্রাপ্ত (আঃ ১৫০০ খ্রীঃ-পৃঃ) এই জননীমূর্তি ধরিত্রীদেবীর সঙ্গে একান্থ হয়ে গেছেন। তিনি সালকারা, সবস্তা এবং শস্যদায়িনী। লক্ষণীয় এই প্রথম আমরা 'প্রোকাইল' পেলাম, আমাদের আলোচ্য উদাহরশশুলিতে।



গ্রায় বিশ হাজার বছর পূর্বেকার এ জননী মূর্তিতে মুখচোখ গড়া হয়নি। জোকনত্র স্তন ও গুরু নিতম্বে মাতৃত্বের বস্তুলা।এটি পোড়ামাটির ভাষার্ব।



মেসোপটেমিরার প্রাপ্ত (আঃ ২০০০ ীঃ-পুঃ) এ মূর্তিতে নাকমূখ, চোখ ও অঙ্গকার দেখতে পাছি। 'মাদোনা' থেকে 'ভেনাস'-এ উন্তরণে এ একটি সোপান।

দেবদাসী প্রসঙ্গে ইদানীংকালে যা কিছু লেখা হয়েছে—অর্থাৎ আমার সীমিতজ্ঞানে বাজলা ইরোজীতে যে কয়খানি বই পড়েছি, সকলেই এই কুপ্রথার বিরুদ্ধে সোচোর। বাস্তবিকপক্ষে ইংরেজ অধিকারের পরবর্তী যুগে এ প্রথা যে রূপ পরিগ্রহ করেছিল তাতে নিন্দা ছাড়া আর কিছু করারও ছিল না। কিন্তু মধ্যযুগে যে ব্যবস্থাটি ছিল তা কি শুধুই অল্পকারাচ্ছর? রূপালীরেখা কি কোথাও নজরে পড়ে না? তদানীন্তন সমাজব্যবস্থায় দ্বীলোকদের স্বাধীলভাবে স্বতন্ত্র জীবনধারণের কোনও ব্যবস্থা ছিল না। ফলে, অভিভাবকহীনা পূর্ণযৌবনা নারী অনেক সময় স্বেচ্ছায় এসে আশ্রয়ভিক্ষা করত মন্দিরে। কখনও বা অতি দীন পরিবারের অভিভাবক কন্যাকে পাত্রস্থ করা অসম্ভব বিবেচনা করে মেয়েটিকে মন্দিরে উৎসর্গ করে আসতেন। উভয় ক্ষেত্রেই দেবতার আশ্রয় না পেলে ঐ মেয়েদের পতিতালয় ভিয় যাবার কোনও পথ ছিল না। নিঃসন্দেহে পতিতালয়ের অপেক্ষা মন্দির কর্তৃপক্ষের তত্ত্বাবধানে জীবনধারণই অনেক বেশী কাম্য; এমনকি বিতীয় ক্ষেত্রে সীমিত পরিবেশে মেয়েটি দেহদানে বাধ্য হলেও। এই সব বস্থাতান্ত্রিক দিক নিয়ে ইতিপূর্বেই আলোচনা করেছি। এখন আর একটি তাত্ত্বিক দিকের কথা বলি:

রবীন্দ্রনাথ কথাপ্রসঙ্গে একবার দিলীপকুমারকে বলেছিলেন,<sup>2</sup> "এখনকার কালের পণ্যন্ত্রীদের আদর্শে তখনকার কালের মোহিনীদের বিচার করা ভূল। তারা যে দেহতৃষ্ণ নিবারণের জন্যই তা নয়, তারা চিন্ততৃষ্ণা নিবারণের জন্য। কাপুরুষের কাছেই স্থীলোকেরা লালসার সামগ্রী, বীরের কাছে নয়। কাপুরুষ নিজের হীন প্রয়োজনেই স্থীলোককে হীন করে ফেলে। যেখানে সেই প্রয়োজনের দাবীই একান্দ্র নয়, সেখানে পুরুষের পৌরুষেই নারীমর্যাদা অক্ষুগ্ন রাখে। মৃচ্ছকটিকের বসন্তস্নোর কথা চিন্তা করে দেখলেই একথা স্পষ্ট হবে। চারুদন্তের মতো শ্রদ্ধার যোগ্য গৃহস্থ-পুরুষের পার্ক্তি বসন্তস্নোর সঙ্গ যে হেয় এমনতর বিচারের আভাসমাত্র এই নাটকে কোথাও নই। শুধু তাই নয়, বসন্তস্নোর যে চরিত্র বর্ণিত হয়েছে তার মধ্যে সামাজিক দায়িত্ব নেই বটে কিন্তু রমণীর দায়িত্ব আছে।"

রমণীর দায়িত্ব দু-জ্বাতের— জৈবিক, পারিবারিক ও মাতৃত্বের এবং মানসিক, হ্লাদিনী, অনুপ্রেরণার। বিধাতার বিচিত্র খেয়ালে ঐ দুজাতের দায়িত্ব নেবার অধিকার সকল স্ট্রীলোকের থাকে না। কেন থাকে না, এই প্রশ্নটাই অবৈধ। বিশ্বশিল্প-সাহিত্য-সংস্কৃতির ইতিহাস আমাদের সেকথাই বলছে।

ম্যাডোনা আর ভেনাস্, লক্ষ্মী আর উর্বশী কচিত মিলিত হন। মেরী-পীয়ের অথবা আইরিন-জোলিও কুরী ইতিহাসে দুর্লভব্যতিক্রম—কোটিকে যুগল। জান্ডিপীর তাড়নায় ক্ষতবিক্ষত সক্রেটিশ আবার ভিন্ন মেরুর বাসিন্দা—কোটিকে গুটিক। অধিকাংশ ক্ষেত্রে দেবদাসী ৫৭ কবি, শিল্পী, বিজ্ঞানী, দার্শনিক এবং তাঁদের সন্তানের জননীকুল এই সত্যটাকে মনে না নিলেও মেনে নিয়েছেন। অনিবার্য নিয়তির নির্দেশ হিসাবে—জরা-ব্যাধি-মৃত্যুর মতো। যদি 'ঝরনাতলার উছল পাত্রটি' হয় পরস্থী, তখন 'ঘরের কোণে ভরা পাত্র' নীরব থাকলেও সামাজিক কেলেঙ্কারী চরম হয়ে ওঠে। অপরপক্ষে ঐ তৃতীয় ব্যক্তি বা দ্বিতীয়া রমণী যদি হন গ্রীসের হেটেরা, প্রাচীন ভারতের জ্বনপদকল্যাণী, জাপানের গোইসা, উনবিংশশতকের পারী নগরীর demi-mondaine অথবা আধুনিককালের অলোকপ্রাপ্তা উইমেল লিব-এর ক্ষজাধারিণী 'মড', তাহলে প্রতিবেশিনীর খরজিহ্বা খরতের হবার দিকে ঝোঁকে না।

শিল্পী বা প্রতিভাবানের কিন্তু সেদিকে কোন স্কুক্ষণ নেই। তার প্রতিভা বিকাশের ক্ষম্বার পুলে দেবার উপযুক্ত কৃষ্ণিকাটির সন্ধান পাওয়া মাত্র সে দুর্নিবার বেগে সেদিকে ছুটে যায়। ইদানীং ডিভোর্সের সুযোগ এসেছে, এতদিন হতভাগিনী স্ত্রী শান্তমনে এ দুর্ঘটনাকে মেনে নেবার চেষ্টা করত।

সেনেটর পেরিক্লস্ থেকে পল গগাঁ।—এবং তাঁর আগে ও পরে একই ইতিহাস।
এথেনের মহাপ্রতিভাধর রাজনীতিবিদ্ পেরিক্লস্—যিনি বিশ্বস্থাপত্যকে উপহার দিয়েছেন
পার্থেনন—তিনি সাধ্বী শ্বীকে ত্যাগ করে আশ্রয় নিয়েছিলেন তদানীন্তন গ্রীসের শ্রেষ্ঠা
'হেটেরা' অ্যাস্পেশিয়ার কুঞ্জে। গগাঁয়া তাঁর শিক্ষতা স্ত্রীকে বর্জন করে চলে গেলেন
সৃদ্র প্রশান্ত মহাসাগরের তাহিতি দ্বীপে—আশ্রয় নিলেন এক অনার্যার বাহুবন্ধে। নানান
দেশের, নানান কালের একই ঘটনার পুনক্রপ্রেখ নিম্প্রয়োজন।

হরতো ছেলেমানুষি হচ্ছে, তবু যে মালোপমাটা মগজে এল সেটাও পেশ করি :
মধ্যবুগের পত্তিতেরা সমাজটাকে সাজাতে চেয়েছিলেন আধুনিককালের ফুটবল
খেলার আইনে। খ্রী হচ্ছেন গোলকীপার। একই গোলের দুই স্বস্তের মাঝখানে তার্ক্ত
অবস্থান— বড়জোর লক্ষ্মণের বড়ির গভী দেওয়া পেনালি সীমানার মধ্যে তাঁর সীমিত
নড়াচাড়া। এক প্রান্তে সদর, অপর প্রান্তে বিড়কি। কিন্তু ঐ বড়ির গভী দেওয়া সীমিত
ভূখতে তিনি স্বরাজ্যের নিরত্বশ সম্রাজ্ঞী। আকিঞ্চনের যে অকিঞ্চনটি নিয়ে এত
মারামারি, হানাহানি—যাকে সবাই মিলে কখনও তুলছে মাথায়, কখনও করছে
পদাঘাত—একমাত্র তিনিই সেটাকে দুই হাতে কোলে তুলে নিতে পারেন। এ অধিকার
আর কারও নেই। তবু ঐ যে অগণিত দর্শকদল ওরা কিন্তু বান্তবে সে দৃশ্যটা দেখবার
জন্য সমবেত হয়নি। গোলকীপার সদ্যোজাত শিশুর মতো ঐ অকিঞ্চনটিকে কোলে
তুলে নিলে তারা প্রশংসা করছে বটে—কিন্তু ওরা বান্তবে এসেছে ভেনাসের সন্ধানে,
ম্যাডোনার নয়। ভেনাসের দল আছে সামনের সারির ফরোয়ার্ড লাইনে। বিড়কি-সদর
থেকে অনেক অনেক দুরে। ওরা ঐ অকিঞ্চনকে দুই হাতে বুকে তুলে নেবার অধিকার
থেকে বঞ্চিত—তা হোক। দর্শকদলের নজর ওদের দিকেই। ওরা নানান ছলচাতুরী
দেবদাসী ধেন

জানে। ডাইনে বাঁয়ে পাশ কাটিয়ে, ঢুকে পড়ে পরের ঘরে। মোহিনীমায়ায় জাল বিস্তার করে শেষমেশ ঐ জড়বস্কুটাকে ঠেলে দেয় পরের ঘরে।

আর সমস্ত গ্যালারি তখন সমস্বরে ভেঙে পড়ে উল্লাসে—গো—ল।

Goal! সেটাই লক্ষ্য! দুর্ভাগ্য, সেটা ঘরের কোণে ভরা পাত্রে থাকে না। থাকে ঝরনা-তলার উছল পাত্রে। পরের ঘরে।

এটাই নাকি খেলার আইন!

একটা কৈফিয়ৎ বাকি আছে। ইতিপূর্বে বলেছি, আমার ধারণা—তৃতীয় খ্রীস্ট-পূর্বাব্দের সেই যোগীমারা শুহার অজ্ঞাত দেবদিন্ন চিত্রশিল্পী ছিল না, নৃত্যশিল্পী ছিল না, ছিল ভাস্কর। একখা কেন বলছি?

তার হেড় ললিডকলার যাবতীয় বিভাগের ভিডর ভাষ্কর্যই হচ্ছে সবচেয়ে পৌকুষব্যঞ্জক। সেই শিল্পটি ব্রিমাত্রিক বাস্তবের বড কাছাকছি, এবং সেই শিল্পের মাধ্যমে সৌন্দর্য-সরস্বতীকে লাভ করতে হয় পেশী সঞ্চালনে-কর্চের কসরৎ অঙ্গলিহেলনে বা ভ্রভঙ্গিতে নয়। সে দেবীর পূজার গঙ্গোদক শ্রমজন। যুরোপের উচ্চ-রেনেসাঁর দুই দিকপালকে তুলনামূলক বিচারে তৌল করে দেখতে পারেন : লেঅনার্দো দা ভিঞ্চি এবং মিকেলাঞ্চেলো বয়োনারোম্ভি। দক্ষনেই চিরকুমার! লেঅনার্দো, খাঁর শিল্পী হিসাবে স্বীকৃতি তুলির টানে, তিনি কোনও 'হাদিনী' শক্তির সন্ধান করেছেন বলে জানি না। না, মোনালিসা নয়, ঐ রমণীর প্রতিকৃতি বিশ্বললিতকলার অন্যতম শ্রেষ্ঠ সম্পদ হওয়া সত্ত্বেও নিঃসংশয়ে বলা যায়—লিজা কোন অর্থেই ছিলেন না লেঅনার্দোর প্রেরণার উৎস। উভরের মধ্যে বিশেষ অর্থে 'প্রেম'ও সঞ্চারিত হয়নি। অপরপক্ষে চিরকুমার মিকেলাঞ্জেলো রমণীর দুই রূপই দেখেছে<del>ন উ</del>র্বশী ও লক্ষ্মী। দেহ**জ** ও দেহাতীত প্রেম। আর্তিন স্টোনের রচিত "The Agony and Ecstasy" গ্রন্থে একাধিকু স্কর্জে ষে বর্ণনা আছে তার বাঞ্জনা সুস্পষ্ট। খনি থেকে তুলে আনা খেত মুর্মরীটকৈ মিকেলাঞ্জেলো প্রথমে ধুয়ে-মুছে নিচ্ছেন, স্নান করাচ্ছেন, কখনও বা আবেলৈ তাকে চন্দ্রন করছেন, জড়িয়ে ধরছেন। তারপর দুই হাঁটুর মধ্যে সেই দুক্কণুশু মর্মরকে চেপে ধরে আঘাতের পর আঘাত করছেন।

যে হ্রাদিনী-শক্তি তাঁর প্রতিভাদীপে প্রথম আলোকস্পর্শ করিয়েছিলেন, তিনি হচ্ছেন কন্টাসিনা, 'Little Countess' বা বাজ্ঞলায় 'ছেট্টে রাজকুমারী'। ফ্রোরেন্সের নগরাধিপতি লরেঞ্জো দ্য ম্যাগনিফিসেন্ট এর কনিষ্ঠা আত্মজা। পনের বছর বয়সে মিকেলাঞ্জেলো তাঁকে প্রথম যখন দেখেন তখন কন্টাসিনার বয়স মাত্র তের। ঐ লরেঞ্জোর শিল্পোলানে, যেখানে মিকেলাঞ্জেলো শিক্ষার্থী হিসাবে ইতিপূর্বে যোগদান করেছিলেন। প্রথম দর্শনেই প্রেম—উভয়তই—'কাফ্ লাভ'। ক্রমে সেই ছেলেমানুষি এক স্বর্গীয় প্রেমে রূপান্তরিত দেবদাসী ৫১

হয়েছিল। অথচ দুজনের কেউই অপরের কাছে সে-কথা স্বীকার করতে পারেননি। স্টোনের<sup>3</sup> বর্ণনার আক্ষরিক অনুবাদ শোনাই—মিকেলাঞ্জেলোর বয়স তখন সতেরো—

"রাজকন্যা এক পা এগিয়ে এল। ওদের ঠোঁটের মধ্যে তখন মাত্র দু আঙ্কলের ব্যবধান। রাজ্বকন্যার পরিচারিকা বৃদ্ধিমতী—সে অন্য দিকে ফিরে দাঁড়ায়। কন্টাসিনা বলে, 'প্যেরো (ওর দাদা) বলেছেন রিডোলফি পরিবারের (যেখানে তার বিবাহ স্থির হয়েছে) সকলে তোমার-আমার মেলামেশাটা ভাল চোখে দেখবে না। অস্তত বিয়েটা না চকে যাওয়া পর্যস্ত।'

মিকেল জবাব দেয় না। তার অধরোষ্ঠ অগ্রসর হয় না। সে নিজেই যেন মর্মর মূর্তি। অথচ সেই মুহূর্তে মিকেলাঞ্জেলো মনে মনে ওকে আলিঙ্গন করে ধরেছে, ওর আলিঙ্গন পাশে আবদ্ধ হয়েছে—কল্পনায় সে চুমোয় চুমোয় ভরিয়ে দিচ্ছে ওর চুম্বনতৃষিত ওষ্ঠাধর।"

স্টোনের সাতশ পৃষ্ঠা ব্যাপী গ্রন্থে মিকেল-কন্টাসিনার দৈহিক মিলনের এইটিই ঘনিষ্ঠতম বর্ণনা। দুজনের বারে বারে দেখা হয়েছে, শেষ দেখা কন্টাসিনার মৃত্যুশয্যায়— মেয়েটি তখন তিন সন্তানের জননী।

মিকেলাঞ্চেলো সারাটা জীবনে কোনদিন সাহস সঞ্চয় করে বলতে পারেনি সেই বিশেষ কথাটা। কন্টাসিনা পেরেছিল। সহজ্ঞ ভাষায় নয়, তির্যক পস্থায়।

ঘটনাটা ঘটে যখন মিকেলাঞ্জেলো ফিরে এল 'বোলোনা' থেকে। ততদিনে কন্টাসিনা তিন সন্তানের মা হয়েছে।<sup>4</sup>

- --বোলোনা কেমন লাগল?

. তাব। প্রশ্নটা সে সরলভাবেই পেশ করল। তবু তার চোখের কোণায় যেন আর্ক্ট্রিকছু ফ্লাস্য ছিল। মিকেল হাত দিয়ে নিজের কপালের চুলটা সরাতে কাম্বর ছ। জিজ্ঞাস্য ছিল। মিকেল হাত দিয়ে নিজের কপালের চুলটা সরাতে হঠাৎ খাঁস্ত হয়ে পড়ে।

- —মেয়েটির নামটা কী?
- —ক্লারিসা।
- —তাকে ছেডে এলে কেন?
- —আমি ছাড়িনি। সেই আমাকে ছেড়ে গেল।
- —ও! যা হোক, এতদিনে তাহলে সে-ই কথাটার মানে অন্তত কিছুটা তুমি বুঝতে পেরেছ। যাকে ওরা বলে: 'ভালবাসা'!
  - 'কিছুটা' কেন ? পুরোমাত্রাতেই।

হঠাৎ থমকে গেল কন্টাসিনা। কি জানি কেন এ আনন্দসংবাদে চোখ দুটি বাষ্পাকুল দেবদাসী ৬০

হয়ে ওঠে, বলে, —আজ তোমাকে হিংসে হচ্ছে—

মিকেল প্রত্যন্তরে কি যেন বলতে গেল:কিন্তু তার আগেই রাজকন্যা দ্রুতচ্ছন্দে মিলিয়ে গেল প্রাসাদের অন্দরমহলে।"

স্টোনের দীর্ঘ দৃটি উদ্ধৃতি দিতে বাধ্য হলাম সেই কথাটারই উদাহরণ হিসাবে বোঝাতে যেটা রবীন্দ্রনাথ বলেছিলেন দিলীপকমারকে। কিন্তু দেহাতীত প্রেমের মহিমা বোধকরি ভাস্করের পক্ষে অতটা জোর দিয়ে প্রযোজ্য হতে পারে না। চণ্ডীদাস বলতে পারেন—'কামগন্ধ নাহি তায়।' পো বলতে পারেন :

> "Thou wast all that to me, Love For which my soul did pine-A green isle in the sea of Love-A fountain and a shrine. All wreathed with fairy fruits and flowers And all the flowers were mine." "আমার নিখিলে তমি লীন ছিলে. প্রিয়া আত্মা আমার তোমারেই শুধু চায়. প্রাণময় দ্বীপ সাগরের নীলে. প্রিয়া. তলসীমঞ্চ আমারই এ আঙ্কিনায়। যে-ফলে ও ফলে সেজেছ পরীর বেশে সে-ফুল যে ফোটে অধমেরই বাগিচায়।"

হয় ক্রারিসার। আর্ভিন স্টোনের একটি বর্ণনা শোনাই<sup>5</sup>—

মিকোঞ্জেলা কিভাবে পাথর খোদাই করছেন..."Now he dug into the ses, entered in the Biblical sense. In this act of creation at a minister. mass, entered in the Biblical sense. In this act of creation there was needed the thrust, the penetration, the beating and pulsating upward to a mighty climax, the total possession. It was not merely an act of love, it was the act of love; the mating of his own inner patterns to the inherent forms of the marble, an insemination in which he planted the seed, created the living work of art." (তারপর সে তোরণদ্বার অতিক্রম করল, সৃষ্টিতত্ত্বের মৌল নির্দেশে প্রবিষ্ট হল। সৃষ্টির জন্য এই চাপ অনিবার্য,—প্রবিষ্ট হওয়ার প্রয়োজন, বারে বারে, যতক্ষণ না মিলনের তুরীয় অবস্থায় উপনীত হওয়া যায়। এ মিলন নয়, মৈথুন—মর্মরের গর্ভে নিজের প্রতিভা-বীজটি বপন করা, যা সৃষ্টির মহিমায় জীবন পেয়ে হয়ে উঠবে—শিল্পসৃষ্টি।) ভাস্কর্যের ইতিহাসে আদিম-কাল থেকে এইভাবেই ঘটেছে শিল্পসৃষ্টির প্রচেষ্টা।

খ্রীস্ট-পূর্বাব্দের গ্রীসে প্র্যাক্সিটেলেস্ ছিলেন শ্রেষ্ঠ ভাস্কর! হারমিস্, ক্নিডিয়ান ভেনাস ইত্যাদি শিল্প এবং সম্ভবত 'ভেনাস ডি মিলো' তাঁরই সৃষ্টি। তিনি প্রেমে পড়েছিলেন পাইরীন- এর। তদানীন্তন এথেন্সের শ্রেষ্ঠ হেটেরা—জনপদকল্যাণী। ঐ অসামান্যা সুন্দরীকে নিরাবরণ মডেল করে শিল্পী একাধিক ভেনাস-মূর্তি গড়েছেন। তার একটির পদতলে—যেভাবে খোদাই করা আছে যোগীমারা-গুহার স্বীকারোক্তি, ঠিক সেভাবেই শিল্পী স্বয়ং খোদাই করে গেছেন এই পংক্তিটি: "Praxiteles hath portrayed to perfection the passion (Eros), drawing his model from the depths of his own heart and dedicates Me to Phryne, as prize of Me." (প্রাক্সিটেলেস তাঁর নিজ অন্তরের অন্তঃস্থল থেকে কামনার (দেহজ্ঞ) অনিন্দিত ব্যঞ্জনাটি এখানে মূর্ত করছেন, আর তাই আমাকে উৎসর্গ করে গেছেন পাইরীনের নামে—সেই তো আমার মূল্য!)

দৃ'হাজার বছর পরে সাম্প্রতিক কালের (১৮৪০-১৯১৭) শ্রেষ্ঠ ভাস্কর রোঁদ্যার কথা বলি। ওঁর চেয়ে আটঞ্রিশ বছরের ছোট বিশ্ববিশিত মার্কিন নৃত্যাশিল্পী তাঁর আত্মজীবনীতে লিখেছেন রোঁদ্যার সঙ্গে তাঁর সাক্ষাতের একটি ঘটনা। একটি গ্রীক-নৃত্য দর্শনান্তে স্বল্পবাস-পরিহিতা ইসাডোরা ডানকান (১৮৭৮-১৯২৭) রোদ্যাঁকে ঐ ক্লাসিকাল নৃত্যের অন্তর্নিহিত ব্যঞ্জনাটি বৃঝিয়ে দিছেন "হঠাৎ আমার মনে হল রোদ্যাঁ আমার কথা শুনছেন না। তাঁর অধরের নিম্নাংশ ঝুলে পড়েছে—তাঁর চোখে আশুনের হল্কা। তিনি যেন অন্যক্ষাতের মানুষ। আমার কাছে তিনি এগিয়ে এলেন। নিঃশব্দে আমার আস্বছে বেশবাসের উপর দিয়েই সর্বাঙ্গে হাত বৃলাতে থাকেন—কাঁধে, স্তনে, হাতে, নিতম্বে, জানুষয়ে এবং পায়ে। হঠাৎ আমাকে দৃই হাতে পিষ্ট করতে চাইলেন—যেন আমি একটা কাদার তাল। তাঁর সর্বাঙ্গ থেকে তখন উত্তাপ নির্গত হছে। আমার ইছ্ছা হল—সেই উত্তাপে মোমের মত গলে যেতে। কিন্তু আজ্বন্মের সংস্কার আমাকে ইচ্ছাপুর্ত্তা বাধা দিল। আমি হঠাৎ ভয় পেয়ে গোলাম। দ্রত হস্তে জামা-কাপড়গুলো টেনে নিয়ে বললাম, আপনি চলে যান'।'

আমাকে মার্জনা করবেন। আমার বিশ্বাস, ঐ দেবদাসী নামক কুপ্রথাটি যদি ভারতবর্ষে চালু না থাকত তাহলে এই ভারতভূখণ্ডের অযুত-নিযুত মন্দিরে ঐ অনিন্দ্যকান্তি রমণীমূর্তিগুলিকেও আমরা পেতাম না। ঐ নাগরদোলায় দোলায়িত ঘৃণ্য নরকের কীটগুলিই ছিল যুগে যুগে ভারতীয় ভাস্করদলের 'স্টার অব বেথলহেম!'

বাইবেল বলেছেন, পুব দেশ থেকে জ্ঞানী-গুণীর দল জ্ঞেরুজ্ঞালেম তীর্থে পথ চিনে-চিনে আসতে পেরেছিলেন ঐ তারার আলোয়। শতাব্দীর পর শতাব্দী ধরে ভারতীয় ভাস্করদল নিজ্ঞ নিজ্ঞ বেথ্লহেম-তারকার আলোয় পথ চিনে চিনে ললিতকলালক্ষ্মীর প্রসাদলাভ করেছেন।



একটা উদাহরণ দিই। নিজের অভিজ্ঞতা থেকে। ঘটনাটা আমি অবশ্য ইতিপূর্বেও বলেচি।

প্রায় দশ বারো বছর আগেকার কথা। 'কলিঙ্গের দেব-দেউল' নিয়ে কিছু গবেষণা-মূলক কাজ করব বলে উড়িষ্যা পরিক্রমা করছি। কলিঙ্গের শ্রেষ্ঠ মন্দির কোণার্কে আছি দিন সাতেক। প্রতিদিনই মন্দিরে যাই. স্কেচ করি। ভূবনেশ্বরের লিঙ্গরাজ মন্দিরে দেখেছি পীডদেউল-অর্থাৎ জ্গামোহনে ছিল দুই পোতাল। কোণার্কে সেটা তিন পোতাল বা তিন ধাপে গড়া। নিচে থেকে প্রথম, দ্বিতীয় এবং তৃতীয় প্রোতালে পীড় বা 'ফিন'-এর সংখ্যা যথাক্রমে ছয়, ছয় এবং

পাঁচ। এই তিন পোতালের পরিকল্পনা কলিঙ্গে আর কোনও মন্দিরে আমার নজরে পডেনি।

মূর্তি। এ-ছাড়া রাহা-পাগ অংশের ঝুঁকে-থাকা অংশে চার দুকুনে আটটি নৃত্যরত মহাকাল বা ভৈরব মূর্তি। অনুরূপভাবে দ্বিতীয় পোলোলের স্থান ক্ন্যামূর্তি আছে। সেখানে ভৈরব মূর্তি নেই। সর্বেচ্চি তৃতীয় পোতাল দর্শকের পুষ্টিপথে সব চেয়ে দুরে। সেখানে কোন মূর্তি নেই।

কোণার্ক-জ্ঞ্গমোহনের এই ষোলটি নায়িকা-মূর্তিভারতীয় ভাস্কর্যের অন্যতম শ্রেষ্ঠ নিদর্শন। বেশ মনে হয়, মূর্তিগুলি একই ভাস্করের হাতে গড়া। তাদের শৈলী এবং 'প্রমাণ' বা দেহের অঙ্গপ্রত্যঙ্গের আনুপাতিক হার সমান।প্রথম পোতালের চাতাল পর্যন্ত ওঠার সিঁডি আছে, অন্তত সন্তরের দশকেও যাত্রীদের অতথানি পর্যন্ত যাবার অনুমতি ছিল। তার উপরেও ওঠা যেত;কিন্তু কর্তৃপক্ষের নিষেধ। প্রথম পোভালের উপর উঠে আমি স্কেচগুলি আঁকতাম। সেখানে উঠলে মনে হয় মূর্তিগুলি কিছু স্থলকায়া। প্রমাণ মানুষের চেয়ে উচ্চতায় বেশী। শিল্পশাস্ত্র বলছেন, নারীমূর্তিগুলি হবে সপ্ততাল—কিন্তু সে নির্দেশ এক্ষেত্রে ভাস্কর মেনে চলেননি। তিনি জানতেন, এই বিশেষক্ষেত্রে দর্শক দেবদাসী ৬৩

ও ভাস্কর্য এক সমতলে থাকবে না। দর্শক সচরাচর নিচে থেকেই দেখবে। তাই তার তাল-মান এমনভাবে নির্ণয় করেছেন যাতে নিচে থেকে আদৌ মনে হয় না—ঐ মেয়েদের 'ডায়েট' করা দরকার।

কন্যামূর্তিগুলি নিঃসন্দেহে দেবদাসীদের। তারা নৃত্যরতা—তাদের হাতে নানান বাদ্যযন্ত্র—ঢোলক, মৃদঙ্গ, বীণা, বাঁশী, খঞ্জনী, করতাল, বাঁঝর ইত্যাদি। অঙ্গে তাদের নানান জাতের আভরণ—কঙ্কন, কেয়্র, শতনরী, কর্ণাভরণ, মুকুট প্রভৃতি। তাদের চুলবাঁধার কায়দাতেও কত বৈচিত্রা।

একটু লক্ষ্য করলে দেখা যায়, এই পীনোদ্ধত যুবতীবৃন্দের অপরূপ দেহসোষ্ঠব অথবা বেশভূষাই শুধু নয়, ভাবব্যঞ্জনাতেও প্রতিটিমূর্তি আর সকলের থেকে পৃথক। ধরা যাক প্রথম পোতালের পূর্বমূখী নায়িকাটিকে। ফুঁ দিতে গিয়ে ওর গালটা একটু ফুলেছে। অন্ধবয়স, মনে হয় পঞ্চদশী। এখনও যেন কিশোরী। ও-যেন দুনিয়াদারীর অনেক কিছুই বোঝে না— তাই এখানে সুতনুকার হাসিটি অমলিন।



কোনার্ক জগমোহনের প্রথম পোতালের পূর্বমূখী : বেগুবাদিনী।

কোনার্ক জগমোহনের প্রথম পোতালের দক্ষিণপ্রান্ত বাসিনী :করতালবাদিনী

এবার ঠিক উপরের ধাপে, অর্থাৎ দ্বিতীয় পোতালের পূর্বমুখী মেয়েটিকে দেখুন।
দেবদাসী ৬৪

সে মৃদঙ্গ বাজাচ্ছে পোতালের দক্ষিণতম প্রান্তে। এখানে সূতনুকা পঞ্চদশী নয়—সে পূর্ণযৌবনা। ভাদ্রের ভরা গাঙ্কের মতো তার যৌবন টলমল-টলমল'! কিন্তু কি জানি কেন মনে হল ও বিষাদখিল্ল—সহস্রাক্ষের আদেশ অনুসারে কর্তব্যকর্ম করে যাচ্ছে বটে, কিন্তু মনে মনে সে কিছু একটা ভাবছে। কী ভাবছে? যে দেবদিল্লর সমুখে ওকে এই বিষ্কিমঠামে দাঁড়াতে হয়েছে তার থেকে দ্রত্বের কথাটাই? কাছে গিয়ে আর একবার স্কেচ করলুম অপর দিক থেকে—তবু ওর মনের নাগাল পেলুম না।

এবার দেখুন প্রথম পোতালের দক্ষিণতম প্রান্তবাসিনী পূর্বমুখী করতালবাদিনীকে। মনে হয়— এও কিশোরী নয়, মধ্য-যৌবনা ;যদিও হয়তো পূর্বোক্ত দেবদাসীর চেয়ে

বয়সে কিছু ছোট। দেবদাসী জীবনের যেন একপিঠই সে
দেখেছে—চন্দ্রাননী জানে না—চন্দ্রের বিপরীত দিকে
শাশ্বতকালের নীরন্ধ্র অন্ধকার! কৌটিল্য তাঁর অর্থশান্ত্রে
যৌবনোন্তর বারনারীদের যে মাসোহারার ব্যবস্থা করেছিলেন
সে আইন আর মানে না কোনও রাজা! কিন্তু সেই অনাগত
জীবনের ছায়াপাত ঘটেনি ওর ভঙ্গিমায়। তাই ওর অধরপ্রান্তে
যৌবনোদ্ধতার দার্চ্য। ওর হাসিতে মিশে আছে উপেক্ষা।
শুধু হাসিতেই নয়, সমগ্র দেহাবয়বে। করতাল হাতে সে
যেন বিশ্ববিজয়িনীর ভঙ্গিমায় দাঁড়িয়েছে দেবদিন্নর সমূখে।

এবার শেষ উদাহরণ। যার স্কেচ এই পরিচ্ছেদের প্রথমেই দিয়েছি। বস্তুত যার কথা বলব বলে পাশাপাশি কিয়েকটি নায়িকা মূর্তির চালচিত্র রচনা করছি। এটি আছে দ্বিতীয় পোতালে। উত্তর প্রান্তে! এ মূর্তিটি পশ্চিমমূখী। ওর দৃষ্টি অস্তাচলগামী সূর্যের দিকে। অপূর্ব এই মূর্তিটি। ওর অধরপ্রান্তে লেগে আছে ক্ষীণ একটা হাসির আভাস—ক্ষিত্ত সে হাসি যেন অন্তরের অন্তর্জল থেকে স্বতঃউৎসারিত নয়—যেন বাসিফুলের মালার হাসি! কেন-যেন মনে হয়—মেয়েটি খিন্ন, ক্লান্ত; আর সে শ্রান্তি দৈহিক নয়, মানসিক, আত্মিক! দেবদাসী-জীবনের আবরণ ও আভরণে বৃঝি ওর মন ভরেনি, যেন কোন সূদ্র পদ্মীপ্রান্তের এক বাল্যবন্ধুর স্মৃতিতে ওর হাসিটি বিধুর। কিম্বা কি-জানি



কোনার্কজ্ঞামোহনের দ্বিতীর পোতালের পর্বমুখী : ঢোলকবাদিনী।

পশ্চিমমুখী বলেই এ মন্দিরের অধিদেবতার বিদায়গ্রহণে ও এমন বিধাদখিল। কে জানে?

এই মূর্তিটির স্কেচ করার সময় একটা অভুত ইতিকথা সংগ্রহ করা গেছিল—যেটা নাম— ৫ দেবদাসী ৬৫ আপনাদের শোনাব এবার। উপকথাটি আমি সংগ্রহ করেছিলুম একজন বৃদ্ধ গাইড এর কাছ থেকে। আমাকে ঐ মেয়েটির স্কেচ করতে দেখে সে ঘনিয়ে এসেছিল কৌতৃহলী হয়ে। বস্তুত ক'দিন আগেই আলাপ হয়েছিল তার সঙ্গে। প্রভঞ্জনবেগে যে সব টুরিস্ট আসেন আর শালপাতা, চিনে বাদামের খোলা ছড়িয়ে রেখে ঝটিকাগতি প্রত্যাবর্তন করেন, আমি যে তাদের দলে নই, হয়তো এটুকু সমঝে নিয়েই সে আমাকে ভালোবেসেছিল। প্রখর মধ্যাহ্নে যখন যাত্রীদলের ভিড় থাকত না তখন সে ঘনিয়ে এসে বসত আমার কাছে, ছায়ায়। আমার ফ্লাস্ক শ্নাগর্ভ হলে যেচে জল এনে দিত নিচে থেকে। কখনও বা গরম চা।

তার মুখেই শুনেছি, এই উপকথাটি। সে শুনেছিল অপর একজন স্বর্গত পেশাদারী গাইডের মুখে, অন্তত ত্রিশ বছর আগে। এই মুখে মুখে চলে-আসা কাহিনীর মূল কোথায় আজ আর তা জানবার উপায় নেই।কাহিনীর চরিত্রগুলির নামও সে বলেছিল, সে সব কথা ভূলে গেছি; কিন্তু তাতে অসুবিধা হবে না কিছু। নামগুলি তো আমরা জানিই।

বৃদ্ধ গাইডের মতে কোণার্ক-জগমোহনের তল-পোতালের ষোলটি দেবদাসীর মূর্তি একই হাতে গড়া বটে ;কিন্তু উপর-পোতালে ষোলটি মূর্তি দ্বিতীয় আর এক শিল্পীর হাতের কাজ। আমি মানতে চাইনি। এ নিয়েই তর্ক। এবং সেই সূত্রেই উপকথাটির অবতারণা:

কোণার্ক-জগমোহনের তল-পোতালের ষোলটি দেবদাসীর মূর্তি যিনি গড়েছিলেন, ধরা যাক তাঁর নাম বিশ্বকর্মা মহাপার। বিশ্বকর্মার সৃষ্ট মূর্তিগুলির অধিকাংশই মহাকালের ভুকুটি উপেক্ষা করে, লবণাক্ত সামুদ্রিক ঝড়ো হাওয়াকে অস্বীকার করে তাদের লাবণ্য নিয়ে দাঁড়িয়ে আছে আজও। তাঁর সমতৃল্য প্রতিভাবান ভাস্কর ছিল বাল্য সমকালের ভারত-ভৃখণ্ড। কিন্তু ভাস্করের ব্যক্তিগত জীবনটি ছিল অভিশপ্ত। বিশ্বভিকীর্তি শিল্পী হওয়া ছাড়া আর কোনও অপরাধ তিনি করেননি—স্বাধিকার-প্রমন্ততার আর কোনও নজির নাই; তবু যৌবনের প্রথম পর্যায়েই তাঁকে প্রকৃতপক্ষে বন্দী করে আনা হয়েছিল অর্কক্ষেত্রে। জগমোহনের উচ্চ অলিন্দে দাঁড়িয়ে সূর্যসাক্ষী পুষ্করমেশ্নের উদ্দেশে তিনি কুর্চি ফুলের অর্য্য নিবেদন করেছিলেন কি না জানা নেই। কিন্তু প্রোষতভর্তৃকা যৌবনবতী ভাস্করজায়ার সঙ্গে ইহজীবনে আর তাঁর পুনর্মিলন হয়নি। দ্বাদশবর্ষকাল এই অর্কক্ষেত্রেই প্রাণপাত পরিশ্রম করে অন্তিমে এখানেই প্রাণপাত করেছিলেন তিনি।

ভাস্কর বিশ্বকর্মা মুক্তি পেলেন। কিন্তু কলিঙ্গরাজ্ব নরসিংহদেব লাঙ্গুলিয়ার তরফে নিযুক্ত এ মন্দিরের ভারপ্রাপ্ত মহামাত্য-পুরোহিত সহস্রাক্ষ প্রমাদ গণলেন—তলা পোতালের মুর্তিগুলির সমতুল্য উপর-পোতালের মূর্তিগুলি বিশ্বকর্মা নির্মাণ করে দেবদাসী ৬৬

যাননি। দু-একজন বিশিষ্ট ভাস্করকে দিয়ে সে কাজ করানোর চেষ্টা হল—কিন্তু তাদের কাজ একটুও মনোমত হল না সহস্রাক্ষের । মহামাত্য চর্তুদিকে সন্ধান করতে থাকেন, বিশ্বকর্মার অসমাপ্ত কাজ সুসম্পন্ন করার দায়িত্ব গ্রহণ করার উপযুক্ত শিল্পী কি গোটা কলিঙ্গ রাজ্যে নেই ? দৃত ছুটল রাজ্যের এ-প্রান্ত থেকে ও-প্রান্তে।

শেষ পর্যন্ত সন্ধান পাওয়া গেল।আছে। বিশ্বকর্মার হাতের কাজের সঙ্গে পাল্লা দিতে পারার মতো কারিগরও আছে স্বর্ণপ্রসৃ কলিঙ্গ রাজ্যে। দৃত স্বচক্ষে দেখে এসেছে তার হাতে-গড়া পাথরের মূর্তি। সে মূর্তি নাকি অপূর্ব। শিল্পতীর্থ কোণার্কেও নাকি অমন সুন্দর, অমন প্রাণবস্ত মূর্তি নাই।

জ্ঞা কুঞ্চিত হল সহস্রাক্ষের। বললেন, কী বক্ছ উন্মানের মতো? হাত দৃটি জ্ঞোড় করে সংবাদবহ নিবেদন করে, স্বচক্ষে দেখে এসেছি প্রভূ, না হলে এ ধৃষ্টতা প্রকাশ করতাম না।

- —তবে তাকে সঙ্গে করে নিয়ে এলে না কেন?
- সে অস্বীকার করল। বলল, তোমাদের রাজাও মন্দির গড়ছেন, আমিও মন্দির গড়ছি। আমার সময় নেই।

স্তৃত্তিত হয়ে গেলেন মহামাত্য। কে এই দৃঃসাহসী ভাস্কর? কোন্ সাহসে সে প্রত্যাখ্যান করে রাজাদেশ? আত্মসংস্বরণ করে শুধু বললেন, মন্দির গড়ছে? নিজ ব্যয়ে? কোন্ দেবতার মন্দির?

—জানি না প্রভু। মন্দির এখনও শুরু হয়নি। সে গড়ছে একটি দেবমূর্তি। আমি
সেই অসমাপ্ত মূর্তিটি দেখেছি প্রভু, কিন্তু কোন্ দেবতার মূর্তি তা বুঝতে পারিনি।
পুরুষমূর্তি। দেবতার। শুনলাম, সে দিবারাত্র কাজ করে চলেছে। অশ্বমূর্তি সমাপ্ত
হয়েছে। দেবমূর্তিও প্রায় শেষ হয়ে এসেছে।

### ---অশ্বারোহী দেবমূর্তি? হরিদশ্ব?

দৃত মাথা নেড়ে বলে, আজ্ঞে না প্রভূ। হরিদশ্ব তো অশ্বারোহী সূর্যমূর্তি। ইনি
অশ্বারোহী নন, আছেন ভূতলে, অশ্বের বল্গা চেপে ধরে তার গতি রুদ্ধ করছেন।
দূরন্ত কৌতৃহল হল সহস্রাক্ষের। শুধু কৌতৃহল নয়, ক্রোধ। তেত্রিশ কোটি
দেবদেবীর প্রত্যেকের সুনির্দিষ্ট শিল্পশাস্ত্রসম্মত ভাবমূর্তি আছে। অশ্বারোহী মূর্তির
পরিকল্পনা আছে সামান্যই। তার মধ্যে সবচেয়ে উল্লেখযোগ্য হচ্ছে 'হরিদশ্ব-সূর্য' মূর্তি।
বিশ্বকর্মা সে মূর্তি ইতিপূর্বে গড়েছে কালো কন্টিপাথরে। মূল বিমানের উত্তরপার্শ্বদেবতা হিসাবে সে মূর্তিটি অধিষ্ঠিতও হয়েছে। তাহলে এই অর্বাচীন ভাস্কর কোন্
দেবতার মূর্তি গড়ছে? পদাতিক-অশ্বারোহীর কোনও পরিকল্পনা তো শিল্পশাস্ত্রে নাই!
শুধু এজন্য—শিল্পশাস্ত্রের নির্দেশ অমান্য করার অপরাধেই তো লোকটার শিরচ্ছেদ করা
চলে। কিন্তু না। মৃত্যুদণ্ড দেবার আগে দেখতে হবে লোকটা বিশ্বকর্মার অসমাপ্ত কাজ্ঞ

শেষ করতে পারে কি না।

সপার্ষদ তখনই রওনা হয়ে পড়েন অশ্বপৃষ্ঠে, কলিঙ্গের দূরতম পল্লীপ্রান্ত।

স্বচ্ছতোয়া করুণা নদীর একান্তে একটি ঝিমন্ত পল্লীগ্রাম একদিন মুখরিত হয়ে উঠল অশ্বক্ষরধ্বনিতে। রাজপ্রতিনিধি মহামাত্য সহস্রাক্ষ নাকি স্বয়ং এসেছেন গ্রামে। দতের সঙ্কেতে অশ্বারোহীর দল এসে থামে গোলপাতায় ছাওয়া একটি পর্ণকূটীরের সম্মুখে। বাহির হয়ে আসে নগ্নগাত্তে এক তরুণ ভাস্কর। তার হাতে ছেনি-হাতডি।

শ্যামাঙ্গ। পেশীবহুল সুগঠিত তনু, উন্নতনাসা, আয়তচক্ষতে যেন অপার্থিব স্বপ্নলোকের আভাস। যেন কন্দর্প আবার এসেছেন বিশ্বকর্মার ভূমিকায় পুনরভিনয় করতে। কৌতৃহলী দৃষ্টি মেলে সে তাকায় আগদ্ধকের দিকে।

সহস্রাক্ষ আত্মপরিচয় দেওয়া মাত্র তাড়াতাড়ি তালপাতায় বোনা একটা চাটাই বিছিয়ে দেয় মেটে দাওয়ায়। মহামাত্য অবশ্য তাঁর মহামূল্য বসনে পদ্মীপ্রান্তের ধূলার প্রলেপ লাগাতে অনিচ্ছুক ;তাই গৃহদ্বারের সম্মুখে দণ্ডায়মান অবস্থাতেই প্রশ্ন করেন, তোমার নাম १

- —দেবদিল্ল।
- —তুমি নাকি পরম ভট্টারক শ্রীল শ্রীযুক্ত শ্রীমান মহারাজ নরসিংহদেব লাঙ্গুলিয়ার সঙ্গে পাল্লা দিয়ে একটি মন্দির গডছ?

দেবদিন্ন স্নান হেসে বলে, আজ্ঞে না। ভুল শুনেছেন। আমি উন্মাদ নই। তাছাড়া কারও সঙ্গেই পাল্লা দেওয়ার বাসনা আমার নাই।আমি নিজ অভিরুচি অনুসারে একটি দেবমূর্তি গড়ছি মাত্র। মন্দির নির্মাণের আর্থিক সামর্থ্য আমার নেই।

- ন্থাৎ সূর্যের ?
  —আজে না। তিনি স্বর্গের ভাস্কর নন, মর্তের ভাস্কর। সূর্য অপেক্ষাও তিনি গরীয়ান্!
  অর্থ গ্রহণ হয় না সহস্রাক্ষের। তবু অখ্যাত পল্লীগ্রামের এই অর্বাচীনের উদ্দেশে ক্রি অভ্যাসবশে চলে গিয়েছিল তরবারির মুঠেব দিশা
  াবে তিনি সর্বদাই সশক্ষ। দক্ষিণহস্ত অভ্যাসবশে চলে গিয়েছিল তরবারির মুঠের দিকে। ব্রাহ্মণ হলেও রাজপ্রতিনিধি হিসাবে তিনি সর্বদাই সশস্ত্র। শেষে কোনক্রমে ক্রোধ সংবরণ করে বললেন, আমরা তোমার সেই মূর্তিটি একবার দেখতে পারি?
  - --এ তো আমার সৌভাগ্য। আসুন ভিতরে---

গৃহ-প্রাঙ্গণে রক্ষিত প্রকাণ্ড প্রস্তরমূর্তিটির দিকে দুকপাত করেই চমকিত হন সহস্রাক্ষ। বলেন, এ কি! দেবতা কোথায় ? এ তো আমাদের প্রয়াত ভাস্কর ঃ বিশ্বকর্মা মহাপাত্র ? দেবদিন্ন সবিনয়ে বলে, আজ্ঞে হাা। তাঁরই মূর্তি। আমার কাছে তিনিই স্বর্গ, তিনিই ধর্ম, তিনিই আমার পরমংতপঃ!

- —তুমি,....তুমি আমাদের বিশ্বকর্মার পুত্র?
- —না হলে ও-কথা বলব কেন?

দেবদিরের কোন ওজর আপত্তি শুনতে রাজী নন মহামাত্য। বিশ্বকর্মার অসমাপ্ত কাজ এই দেবদির ভিন্ন আর কেউ শেষ করতে পারবে না। কিন্তু তরুণ শিল্পীও দৃঢ়প্রতিজ্ঞ।বললে, মায়ের সমস্ত অভিশপ্ত জীবনটা চোখের উপর দেখেছি।এ আদেশ আপনি করবেন না প্রভূ।জননী আজ্ঞ দৃষ্টিশক্তিহীনা—আমিই তাঁর অন্ধের যটি। আর তা ছাডা……

সঙ্কোচে সে থেমে যায়।

কিন্তু রাজার প্রয়োজনের কাছে অন্ধ বৃদ্ধার চোখের জলের কী মূল্য?

অবশেষে দেবদিরের জননী স্বয়ং এসে জড়িয়ে ধরলেন পুরোহিতের চরণদৃটি। দেবদিরের অসমাপ্ত বাক্য শেষ করে বললেন, পুত্রের বিবাহ স্থির করেছি।আগামী মাঘী শুক্লা সপ্তমীতে আমার গৃহে আসছেন পুত্রবধ্। এমন সময়ে এ কী সর্বনাশের কথা বলছেন, প্রভ?

প্রধান পুরোহিত সহস্রাক্ষের হৃদয় কিন্তু পাষাণ দিয়ে গড়া।

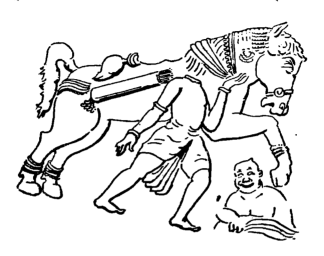
বধৃও গ্রামের মেয়ে। নাম লক্ষ্মী। সত্যিই লক্ষ্মীমন্ত মেয়ে। লক্ষ্মীর সঙ্গে দেবদিরের শিশুকাল থেকেই জানাশোনা। খেলাঘরের বর-বউ হত ওরা। তারপর লক্ষ্মী বড় হয়েছে, এখন সে সক্ষোচে তার বাল্যবন্ধুর সামনে বড় একটা আদে না। ওদের গভীর প্রণয়ের কথা গ্রামবাসী সকলেরই জানা আছে। আহা, দৃটিতে ভারি সৃন্দর মানায়। গাঁরের সবাই কাতর অনুনয় বিনয় করতে থাকে। শেষে লক্ষ্মীর বাবা এসে হাত দৃটি জ্ঞোড় করে বলেন, আপনি পুরোহিত, আপনিই বলুন—এক্ষেত্রে কী করণীর। আমার কন্যার আশীবাদ হয়ে গেছে। এখন তো তার অন্যত্র বিবাহ অসম্ভব। আপনি ওকে স্বচ্ছ্মের্ডিন না।

ভিড়ের ভিতর থেকে কন্যাদায়গ্রস্ত অর্ধোন্মাদ টেনে নিয়ে আসেন ব্রীড়াকনতা একটি নতমুখী বালিকাকে। সলজ্জে এগিয়ে এসে সে সহস্রাক্ষের পদধূলি গ্রহণ করে। তাকে দেখে বজ্ঞাহত হয়ে গেলেন প্রধান পুরোহিত। এমন পরমাসুন্দরী একটি নারীরত্ম কেমন করে লুকিয়ে ছিল এই ছায়াঘন পল্লীপ্রান্তে। ধীরে ধীরে বলেন, তোমরা ঠিকই বলেছ। এমন সুত্নুকার অন্যত্র বিবাহ অসম্ভব। আমি কথা দিচ্ছি, মহারাজ্ঞের আর্শীবাদে এই পক্ষদশীর সর্বাঙ্গ রত্মালক্ষারে মুড়ে দেব আমি। কিন্তু তার পূর্বে দেবদিল্লকে এখনই যেতে হবে আমার সঙ্গে। মহারাজ্ঞের দরবারে। সব কথা বলতে হবে তাঁকে।

দেবদিন্ন বলে, রত্মালক্ষারে আমাদের প্রয়োজন নেই ! এ মূর্তি অসমাপ্ত রেখে আমি কোথাও যাব না। আমি কারও বেতনভুকভূতা নই । রাজশক্তির এমন ক্ষমতা নেই....
তার মুখে চেপে ধরেন বিশ্বকর্মার বিধবা, অন্ধ বৃদ্ধা। কথাটা শেষ হয় না ; না
দেবদাসী ৬৯

হোক, তার অন্তর্নিহিত অর্থ হৃদয়ঙ্গম করতে অসুবিধা হয় না কারও। অন্তত সহস্রাক্ষের।

অথচ আশ্বর্য, সহস্রাক্ষের কোনও ভাববৈকল্য দেখা গেল না। তিনি যেন খেয়ালই করেননি ঐ অসমাপ্ত বাক্যের ঔদ্ধত্য। নিতান্ত কৌতৃহলী শিল্পশিক্ষার্থীর মতো প্রশ্ন করেন, এ মূর্তির বক্তব্য কি দেবদিন্ন ? ও কেন অমন করে অশ্বের বল্গা চেপে ধরেছে ?



তঙ্গল ভাস্কর স্নান হাসে। বলে, কোনার্ক মন্দিরের ভারপ্রাপ্ত মহামাত্যকে বৃবিয়ে দিতে হবে মূর্তির ব্যঞ্জনা ? বেশ তাই দিছি—আপনারা যে মন্দির গড়ছেন উন্তরকাল তাকে বলবে, নরসিংহদেবের সূর্বমন্দির। তারা জ্বানবে না, এ মন্দিরের প্রধান ভাস্করের নাম! তারা চিনবে না বিশ্বকর্মা মহাপাত্রকে। আমার এই মূর্তি তাই সেই ভাবীকালকে ডেকে বলবে — ভোমরা শোন্! কোনার্ক তীর্থে নভচারী মার্ততদেবের রখাশের বল্গা একদিন চেপে ধরেছিলেন বিশ্বকর্মা মহাপাত্র। অক্লণচালিত স্বর্গীর রথাশ সৃষ্টির আদিকাল থেকে মহাপ্রলক্ষের শেব দিন পর্যন্ত মহাকাশে ধাবমান থাকবে, নিত্য গতিশীল—কিন্তু মর্ত্যে? এই কোপার্ক-ক্ষেত্রে মানুষের হাতে সেই অশ্ব গতিহীন! চরেবেতিমন্ত্রে দীক্ষিত স্বর্গের 'ভাস্করের' অশ্ব মত্ত্যের 'ভাস্করের' হাতে নিশ্চল, গতিহীন, পারাণ!

সহস্রাক্ষ বলেন, এই যদি হয় তোমার বন্ধন্য, দেবদিন্ন, তবে এ মূর্তিটিকেও আমি
নিয়ে যাব কোণার্ক-ক্ষেত্রে। সে মন্দিরের দক্ষিদারারে স্থায়ী আসন পাবে বিশ্বকর্মা
মহাপাত্রের এই মূর্তিটি। পৃথিবী দেখুক, ভাবীকাল জানুক—স্বর্গীয় ভাষ্করের অশ্ব
কীভাবে গতিহীন হয়েছে পার্থিব ভাস্করের হাতে।

দেবদিল বললে, তথাস্ত।

মহামাত্য সহস্রাক্ষ তাঁর প্রতিশ্রুতি অক্ষরে অক্ষরে পালন করেছিলেন। দেবদিরের স্বহস্তে গড়া বিশ্বকর্মার মূর্তিটি আজও আছে কোণার্ক জ্ঞ্যামোহনের দক্ষিণদ্বারে, যদিও সে- মূর্তি কী জ্ঞানি কেমন করে মুখ্টীন।

দেবদিন্নও রেখেছিল তার প্রতিশ্রুতি। নিরলস পরিশ্রমে সে কাজ করে গেছে কোনার্কে। কে জানে হয়তো সেও কালে হয়েছিল প্রৌঢ়, বৃদ্ধ এবং অবশেষে শেষ নিঃশ্বাস ফেলেছিল অর্কতীর্থেই। কোণার্ক জগমোহনের উপর-পোতালে তার হাতের কাজ আজও দেখতে পাবেন ; বৃঝতে পারবেন না, সে মূর্তিগুলি তল-পোতালের ভাস্করের হাতে গড়া নয়। পুত্রের হাতে পরাজ্বয়ই নাকি পিতার কাম্য। স্বর্গ থেকে তাই তৃপ্ত হয়েছিলেন বিশ্বকর্মা মহাপাত্র। হয়েছিলেন কি?

বৃদ্ধ গাইডকে থামিয়ে দিয়ে আমি প্রশ্ন করেছিলাম : আর লক্ষ্ণী? তার কী হল? দেবদিন্সের নিরলস পরিশ্রমের পুরস্কারস্বরূপ মহারাজ্ব কী তাকে তার সোনার অঙ্গ সোনা দিয়ে সত্যিই মুড়ে দেননি?

স্লান হেসে বৃদ্ধ বলেছিল, মহামাত্য কী তাঁর কথার খেলাপ করতে পারেন, বাবুজী? আশীর্বাদ হয়ে যাওয়া কন্যার অন্যত্র বিবাহের ব্যবস্থা করতে পারেন? মহারাজের আদেশে তিনি সত্যিই স্বর্গালঙ্কারে মুড়ে দিয়েছিলেন সূতনুকাকে।

- —মানে লক্ষ্মীকে?
- —না বাবৃদ্ধী ! লক্ষ্মীকে আর কেউ কোনদিন দেখেনি । মহামাত্যের মতো মহারাজও বলেছিলেন, এমন সৃলক্ষ্মণা সৃত্নুকার অন্য বিবাহ অসম্ভব ! লক্ষ্মীর লৌকিক বিবাহ হয়নি । জানি না, কে তার 'অভিষেক' করেছিলেন—বৃদ্ধ নরসিংহদেব লাসুলিরা অথবা লালসাজর্জর পুরোহিত সহস্রাক্ষ । কিন্তু সে অন্তিমে হয়েছিল কোণার্ক মুক্তিরের ক্রন্তাশিকা ! অলক্ষারা ! মজা এই, রাজ্ঞাদেশে দেবদিয়কেই গড়তে হয়েছিল সেই সৃত্নুকার মূর্তি ! তার ছবিই তো আঁকিলেন এতক্ষণ সারা দুপুর ধরে ।....

স্বীকার করি, এই কাহিনীর কোন ঐতিহাসিক মৃল্য নাই। এ ওধু মূখে মূখে চলে আসা উপকথা। তবু মন চার বিশাস করতে—ফেন তাহলেই ঐ নারী মূর্তির এই ভাবব্যঞ্জনার হদিস মেলে।

ওর চোখে কোন্ মাধী শুক্লা সপ্তমীর কুয়াশা-ঢাকা রহস্য। পিগ্ম্যালিয়ানের মতো প্রাপের সবটুকু আকৃতি উদ্ধাড় করে গড়েছে বলেই দেবদিন্ন এই ব্রয়োদশ শতাব্দীতেও আবার গড়তে পেরেছে তার সূতনুকার আলেখ্য—

পাথর তো নয়, এ মূর্তি যে প্রেম দিয়ে গড়া!



যদিও সাধারণভাবে বলা যায় উত্তর-ভারতের চেয়ে দাক্ষিণাত্যেই দেবদাসী প্রথা ব্যাপকভাবে প্রচলিত ছিল, তবু ইতিহাসের সমস্ত পর্যায়েই উত্তর ভারতে এই দেবদাসীদের নিরবচ্ছিন্নভাবে দেখা গেছে।

শ্বীস্ট পূর্ব যুগের কৌটিল্যের অর্থশাস্ত্রের কথা ইতিপূর্বেই বিস্তারিত আলোচনা করা হয়েছে। বাৎসায়নের কামশাস্ত্র যদি তৃতীয় শ্রীস্টাব্দের রচনা হয়, তবে মেনে নিতে হবে কৌটিল্য থেকে বাৎসায়নের যুগে তাদের ভাগ্যের বিশেষ কিছু পরিবর্তন হয়নি। বাৎসায়ন ছয়-

ছয়টি অধ্যায় ব্যয় করেছেন বারবণিতাদের জন্য। লক্ষণীয় উভয়েই দেবদাসী শব্দটি বিশেষ অর্থে ব্যবহার করেননি। যেন সে দায় পুরোহিতকুলের।

এরপর আসে দণ্ডীর 'দশকুমার চরিত' এ কামমঞ্জরীর উপাখ্যান। কামমঞ্জরী কিন্তু দেবদাসী নয়, জনপদবধ্। কামমঞ্জরী সখীর সঙ্গে বাজি ধরে যে, ছলাকলায় সে জিতেন্দ্রিয় ঋষি মারিচকে বশ করবে। 'মারিচ'-কে চিনতে পারলেন তো? উত্তরাকাশে সপ্তর্থি মন্ডলের অন্যতম ঋষি। সখীর মনে হয়েছিল, সেটা অসম্ভব ;বলেছিল কারিস তবে তোর দাসী হয়ে থাকব।' দুর্ভাগ্য বেচারির। দাসীত্ব তাকে খীক্রে করতে হয়েছিল ; কারণ কামমঞ্জরী তার ছলা-কলা-অভিনয়ে ব্রহ্মচারীকে সঙ্কজ্বচ্যুত করতে সক্ষম হয়েছিল।

"গুপ্ত যুগে পাচ্ছি কালিদাসের বর্ণনা : 'পাদন্যাসৈঃ ক্বনিতবশনান্তত্ত্ব লীলবধ্তৈঃ রত্মস্থায়াখচিতবলিভিশ্চামরৈঃ ক্লান্তহস্তাঃ। বেশ্যাস্থান্তো নখপদসুখান্ প্রাপ্য বর্ষাগ্রবিন্দু নামোল্যান্তে ক্ষয়ি মধুকরশ্রেণিদীর্ঘাণান্ কটাক্ষান।।'<sup>1</sup>

"সেখানে বেশ্যারা চরণক্ষেপে মেখলা ধ্বনিত করে লীলাসহকারে ক্লান্ত হন্তে রত্নপ্রভামন্তিতদণ্ডচামর দোলাবে। তাদের অঙ্গের নখক্ষতে তোমার (মেঘের) সুখস্পর্শ নবজলবিন্দু পতিত হলে তারা তোমার প্রতি স্ত্রমরশ্রেণী তুল্য দীর্ঘ কটাক্ষ নিক্ষেপ করবে।"<sup>2</sup>

কালিদাসের এই শ্লোকটিতে অনুমান করতে পারি—কেন কৌটিল্য বা বাৎসায়ন 'দেবাদাসী'দের প্রসঙ্গে নীরব। বোধকরি 'দেবদাসী' ও 'বেশ্যা' শব্দ দৃটি সে আমলে সমার্থক বলে ধরা হত। কালিদাস-বর্ণিত মহাকাল মন্দিরে যে মেয়েটি ক্লান্ডহন্তে চামরবাদনরত সে সন্দেহাতীতরূপে 'দেবদাসী'—নটী, জ্বনপদবধু বা বারাঙ্গনা বলতে যা বৃঝি ঠিক তা নয়। কিন্তু কালিদাস সেই মেয়েটিকে অভিহিত করেছেন—'বেশ্যা' নামে। ঐ শব্দটির বর্তমানে যে যোগরুঢ় অর্থ—গালিবিশেষ—তা সে আমলে প্রচলিত ছিল না;নচেৎ কালিদাস এই মনোরম বর্ণনায় শব্দান্তরের আশ্রয় নিতেন।

দামোদর গুপ্ত ছিলেন কাশ্মীরাধিপতি জ্বরাপীড়ের মন্ত্রী। খ্রীস্টীর অষ্টম শতাব্দীতে। তাঁর 'কুট্রিনীমতম্ কাব্যম্' পাঠে জ্বানতে পারি দেবদাসীদের বাঁধা মাহিনা ছিল এবং জীবিকাটি ছিল আবশ্যিকভাবে বংশানুক্রমিক। অর্থাৎ দেবদাসীর কন্যা না চাইলেও তাকে হতে হবে দেবদাসী। দামোদর ভট্ট পড়ে মনে হয় কাশীর বিশ্বনাথ মন্দিরেও সে আমলে দেবদাসী বাহিনী ছিল।

এর দু-তিনশ বছর পরে উত্তরখণ্ডে রচিত হয়েছিল আরও দৃটি উল্লেখযোগ্য কাব্যাগ্রন্থ কল্যাগমলের 'অঙ্গরঙ্গ' এবং ক্ষেমেন্দ্রনাথের 'শ্যামামাতৃকা'। এঁরা দুজনেই কাশ্মীরী। ক্ষেমেন্দ্র হচ্ছেন 'কথাসরিং-সাগর' রচয়িতা সোমদেবের প্রায় সমসাময়িক। তাঁর রচনায় দেবদাসী প্রথার অর্থাৎ ধর্মের অজুহাতে নারীদেহ ভোগের নিন্দা করা হয়েছে। উড়িয়ার মুক্তেশ্বর মন্দিরের নির্মাণ কাল আনুমানিক ৯৫০ খ্রীস্টাব্দে। মন্দিরে উৎকীর্ণ করা একটি লিপিতে জ্ঞানা থাচ্ছে, পহুব-মহিষী ধর্মমহাদেবীর আমলে চুয়াল্লিশ জ্ঞন দেবদাসী ঐ মন্দির থেকে মাসিক বেতন পেতেন। মজা এই, ধর্মমহাদেবী রাজমহিষী ছিলেন না; ছিলেন সিংহাসনের অধিকারিণী—সুলতানা রিজিয়া বা কুইন ভিক্টোরিয়ার মতো। ওধু তিনি একা নন, ঐ রাজবংশে পর পর চারজন রমণী অতি স্বন্ধ কালের জন্য হলেও কলিঙ্গের রাজসিংহাসন অলঙ্কৃত করেন। এবং তাঁরাও মন্দিরে দেবদাসী উৎসর্গ করে স্বর্গে থাবার সিঁড়ি বানাতে চেয়েছেন। উত্তরা তো কাক নন যে কাকের মাংস খাবেন না!

বঙ্গদেশেও মন্দিরে মন্দিরে ছিল দেবদাসী। ছিটেফোঁটা পোড়ামাটির ভাস্কর্যে হয়তো তাদের দেখেছেন;কিন্তু তাদের বর্ণনা অক্ষয় হয়ে আছে সে আমলের রচনায়। সন্ধ্যাকর নন্দীর 'রামচরিত' কাব্যে রামাবতী নগরীর মন্দিরে বারবণিতাদের রূপবর্ণনা করা হয়েছে। তারা ছিল নৃত্যগীতপটিয়সী, সুন্দরী ও সূতনুকা।
কশামৃতের একটি শ্লোক উদ্ধার করে দেখিয়েছেন আরতি গঙ্গোপাধ্যায় <sup>4</sup> :
"বাসং সুক্ষাং বপুষি ভূজিয়োঃ কাঞ্চনী চাঙ্গদন্তী
মালাগর্ভঃ সুরভি মসৃশৈর্গন্ধতৈলৈঃ শিখণ্ডঃ।
কর্গোন্তংসে নবশশিকলানির্মলং তালপত্রং
বেশঃ কেষাং না পুরতি মনো বঙ্গ বারাঙ্গনানাম।"

"দেহে সৃক্ষ্ম বসন, ভূজবন্ধে সুবর্গ-অঙ্গদ, গন্ধতৈলসিক্ত মসৃণ কেশদাম মাথার উপর শিখণ্ড বা চূড়ার আকারে ঘননিবদ্ধ তাতে ফুলের মালা জড়ানো। কর্ণে নবশশিকলার মতো নির্মল তালপত্রের আভরণ—বঙ্গ-বারাঙ্গনাদের এই বেশ কার না মনোহরণ করে?"

উন্তর ও মধ্যভারতের মতো পশ্চিম-ভারতেও দেবদাসী-প্রথার সন্ধান বারে বারে পাওয়া বাছে। ঘাদশ-দ্রয়োদশ শতকে চীন-আরব বাগিজ্য সম্পর্কে লিখতে গিয়ে চৈনিক পর্যটক চৌ জু-কুয়া কথাছেলে ভারতবর্ধের দেবদাসীর প্রসঙ্গে এসেছেন। বলেছেন, গুজরাতে সে আমলে প্রায় চার হাজার বৌদ্ধ সঞ্জনারাম ছিল এবং সে সব মন্দিরে নর্তকীর সংখ্যা কুড়ি হাজার অর্থাৎ প্রতি মন্দিরে গড়ে পাঁচ জন দেবদাসী। চীনা পর্যটক লিখেছেন— এতে অবাক হবার কিছু নেই, কাম্বোজের মন্দিরেও আছে ঐ জাতের নর্তকীকন। <sup>5</sup>

সপ্তদশ শতকের মুরোপীয় পর্যক্তি টাভির্নিয়ার বর্ণনা দিয়েছেন, হায়প্রাবাদের কাছে গোলকুলার অন্তত বিশ হাজার রূপোপজীবিনীর বাস ছিল। প্রতি শুক্রবারে তারা রাজার নামনে নৃত্যপ্রদর্শন করত। 'শুক্রবারটা' লক্ষ করার মতো—সেটা জুম্মাবার। বস্তুত নিজামের এলাকায় হিন্দু ও মুসলমান উতয় সম্প্রদারের নর্তকীরাই বংশপরস্পরায় এক কার্বে ব্রতী হত। হিন্দু জনপদবধ্রা হয়তো পূর্ববর্তী জমানায় ছিল মন্দিরের দেবলাসী—মুসলমান নর্তকীদের মধ্যেও অনেকে তাই। তারা ইতিমধ্যে ধর্মান্তরিতা হয়েছে। এদের লৌকিক বিবাহ ছিল নিবিদ্ধ। হিন্দু হলে বিবাহ হত শ্রীকৃষ্ণের মূর্তির সঙ্গে, মুসলমান হলে তরবারির সঙ্গে। বোসাই অঞ্চলে এরাই ছিল 'ভাবিন'।

উত্তর ও মধ্যভারতে দেবদাসী প্রথার প্রসার দাক্ষিশাত্যের তুলনায় নিশ্চয় কম; তার হেতু হিসাবে অনেকের অভিমত—মুসলিম অভিযান। উত্তরবতে এরপর দেবদাসী সীমিত হলেও নাচনেওয়ালীর অভাব কোনদিনই হয়নি। আকবর থেকে শাহজাহাঁ পর্যন্ত মুঘল জমানায় তারা ছিল আবশ্যিক। আবুল ফজল তো লিখে গেছেন দিল্লীর একটা অঞ্চল নির্দিষ্ট করা হয়েছিল ওদের জন্য। এলাকটার নাম দেওয়া হয়েছিল—
'শয়তানপূর'।

মুঘল জমানার এই বে নৃত্যগীতপটিরসীদের রব্রবা তার অবসান ঘটল শেব গ্রান্ড-দেবদাসী ৭৪ মুঘল-এর আমলে। ঔরঙ্গজীব আইন করে বন্ধ করে দিলেন নৃত্যগীতের আসর। অতঃপর মুঘল-কিল্লার ভিতর এ সব অনাচার আর চলবে না। বাইরে যা হয় হোক। খ্যাফি খান কৌতুকমিশ্রিত বর্ণনায় সেই বিষাদ-সঙ্গীতটি সুন্দরভাবে লিপিবদ্ধ করেছেন:

"সেদিন শুক্রবার জুমা মসজ্বিদের পথে হঠাৎ বাদশাহ আলমগীরের নজর পড়ল হাজার হাজার গায়ক-গায়িকা, নর্তক-নর্তকী রাশি রাশি শবাধার বহন করে চলেছে। বাদশাহ জ্বানতে চাইলেন—"ওরা কে? কাঁধেই বা কে?" উন্তর হল—"দেহরক্ষা করেছে সঙ্গীত, সেই সঙ্গীত যিনি তাবৎ নাচেনওয়ালীর জননী।" উত্তর দিলেন সম্রাট— "সুসংবাদ বটে। ভাল করে কবর দেওয়া চাই।" $^6$ 

কারণ যাই হোক একথা স্বীকার্য যে, উত্তরাপথের চেয়ে দাক্ষিণাত্যে দেবদাসীপ্রথা ব্যাপক আকার ধারণ করে :এবং সেখানে অন্ধবিশ্বাস আরও জাঁকিয়ে বসে। মন্দিরে দেবদাসী উৎসর্গ করলে স্বর্গে বাওয়া সহজ্ঞ এই মতটা সেখানে দৃঢ়মূল হয়েছিল। যারা দেবদাসী সরবরাহ করত বা ক্রয় করত তাদের বিষয়ে সমাজ ছিল নীরব দর্শক। দাক্ষিণাত্যে দেবদাসীর সমাদর সবচেয়ে বেশি মাদ্রাজ, মহীশুর ও ব্রিবাস্করে।

দক্ষিণে প্রাচীনতম তাম্রশাসনটি খ্রীস্টীয় ১০০৪ অব্দের। চোল বংশের নূপতি রাজারাজ জানাচ্ছেন যে, তিনি তাঞ্জোরের বিখ্যাত শিবমন্দিরে সৃশিক্ষিতা চারশত "তেলিচেরি পোন্তগাল" বা দেবদাসী দান করেছেন। তাদের জন্য মন্দির সন্নিকটে বাসগৃহও নির্মাণ করিয়ে দিয়েছেন।

প্রায় বছর পঞ্চাশ পরে খান্দেশের ভাগলি নামক স্থানে প্রাপ্ত আর একটি শিলালিপি পাঠে জানা যাচ্ছে রাজা গোবিন্দদেব মন্দিরে নর্ভকীদের ব্যবস্থা করছেন। তাদের দেব আদেশ জারি করছেন—উৎসবের দিনে নর্ভকীদের মনোহর নৃত্যে যদি কেউ বিশ্বতি সৃষ্টি করে তবে তাকে সমূচিত শান্তি দেওয়া হার ।<sup>7</sup> এই অপর একটি মূল্য আছে। এটি পাঠে মনে হয়—সমাজের একটি বিশেষ শ্রেণী এই দেবদাসী প্রথায় বুলি নয়। সেই শ্রেণীটি নিরন্ন, নিরক্ষর গ্রামবাসী নয়, যাদের ঘর থেকে দেবদাসীদের নানান কায়দায় সংগ্রহ করা হত :কারণ সেক্ষেত্রে রাজ্বার পক্ষে শিলালিপি লেখার প্রয়োজন ঘটত না—এ সাবধানবাণী সাক্ষর শুভবৃদ্ধিসম্পন্ন এক **শ্রে**ণীর **लात्कत क**ना। **এ थारकरे अनुमान कत्रहि, त्राका-त्यकी त्यनी** थवर व**लावाह**ला পুরোহিত-ব্রাহ্মণেরা এ প্রথার স্থায়িত্ব কামনা করলেও একটি বিরুদ্ধবাদী ক্ষনমত---নিঃসন্দেহে শুত্রদ্ধিসম্পন্ন সমাজহিতৈষী দলের জনমত—ফল্পধারার মতো প্রবাহিত ছিল। আলবেরুপিও তাঁর শ্রমণবৃতান্তে লিখে গেছেন—"হিন্দুদের একাংশ এই মন্দির নর্তকীদের উচ্ছেদের জন্য উঠে পড়ে লেগেছিল। কিন্তু সফল হতে পারেন।"

মাত্র গত শতাব্দীর কথা : ১৮৬৮ খ্রীস্টাদ। বুরোপে তখন পতিতাবৃত্তি উচ্ছেদের দেবদাসী ৭৫ একটি আন্দোলন দানা বেঁধে উঠেছে জোসেফিন বাটলারের নেতৃত্বে। কেউ কেউ বলেছেন, সেই আন্দোলনের ঢেউই এসে পৌঁচেছিল ভারতবর্বে—ইংরেজের উপনিবেশের এই দেশে। কথাটা বোধ হয় ঠিক নয়। জোসেফিন এলিজাবেথ রাসেল যে ব্যবস্থাপনা করতে চেয়েছিলেন তা পতিতাবৃত্তির উচ্ছেদের জন্য নয়। ঐ বাঁকা পথে ইংলন্ডে, তথা য়ুরোপে সমুদ্রপথে যে ভয়াবহ দূটি রোগ অনুপ্রবেশ করছিল—গনোরিয়া ও সিফিলিস্, তার উচ্ছেদ হয়নি—হয়েছিল "Contagious Diseases Acts "which placed the loose women in seaports and military towns under police jurisdition, often subjecting them to much injustice."

ইংরেজ শাসনের সময়ে ভারতবর্ষে প্রসঙ্গটা প্রথম আসে ১৯০৬-১৯০৭ খ্রীস্টাব্দে। ভারত-সরকারকে ঐ সময় একটি আন্তব্ধতিক সনদে স্বাক্ষর করতে হয়, যার বিষয়বস্তু ছিল: পতিতাবৃত্তি। প্রসঙ্গত এল ইংরাজ উপনিবেশে পতিতাবৃত্তির কথা এবং সেই সূত্র ধরে এই অন্বিতীয়া বারবণিতার প্রসঙ্গ : দেবদাসী। এ কৃতিত্ব হরি সিং গৌর-এর। তিনিই একটি মেমোরেভাম পাঠিয়ে কেন্দ্রীয় বৃটিশ সরকারকে বিষয়টি বিবেচনা করে দেখতে বলেন। তা বিবেচনা করতে সময় তো লাগবেই। দেখা গেল প্রসঙ্গটি আবার উখাপিত হয়েছে ১৯১২ সনে, সেই যে বছর ব্লকাতা থেকে রাজ্বধানী সরিয়ে নিয়ে দিল্লীতে স্থাপন করা হল। ইম্পিরিয়াল কাউন্সিলে পর-পর তিনখানি 'বিল' উত্থাপিত হল। তাদের জনক মানেকজী দাদাভাই, আন্ধেলকার এবং মাড়গে। সরকার জবাব দিলেন—দেবদাসী প্রথার সঙ্গে দক্ষিণ ভারত বিশেষভাবে জডিত। এ বিষয়ে কোনও আইন প্রণয়নের পূর্বে সে অঞ্চলের জনগণ কী চায় তা জানা দরকার। 'জনগণ' বলতে করে খাচ্ছেন। যাই হোক, ওঁদের মতামতের উপর ভিত্তি করে নিযুক্ত হল একটি কেন্দ্রীয় তাঁদের মতামত জানালেন পরের বছর, মার্চ মাসে। কিন্তু তার সওয়া বছরের মধ্যে— ছাবিশে জুন ১৯১৪ তারিখে, সারাজেভোতে প্রিন্সেপ্নামে একজন সার্বিয়ান ছাত্র বেমকা খুন করে বসল সন্ত্রীক অস্ট্রিয়ান আর্চ-ডিউক ফার্ডিনান্ডকে। ঘটনাটা অকিঞ্চিৎকর মনে হচ্ছে তো ? তা তো হবেই—বহু দশক পার হয়েগেছে যে। কিন্তু ঐ সামান্য ঘটনা থেকেই সারা বিশ্বে ছডিয়ে পডেছিল প্রথম বিশ্বযদ্ধ। প্রাণ দিল—চার বছর ধরে সমগ্র পৃথিবীর কোটি কোটি মানুষ।ফলে, ভারত সরকারের জরুরী ফাইলের তলায় দেবদাসীর ভাগ্যবিজ্বডিত ঐ ফাইলটি চাপা পড়ে গেল।

শোনা যায়, একজন অভিজ্ঞ সিবিলিয়ান ঐ সময় বলেছিলেন, আইন প্রণয়ন করে এ প্রথা রোধ করার আগে ভেবে দেখুন—ঐ দেবদাসীদের উদ্ধার করা হলে তাদের কোথায় আশ্রয় দেবেন—তারা কীভাবে জীবিকা নির্বাহ করবে?

এ প্রশ্নটি অনেকে নিশ্চয় ভেবেছিলেন:কিন্তু তার সমাধানের কোনও বাস্তব প্রচেষ্টা নজরে পড়ে না। কিন্তু ইতিহাস বলছে, ১৯২২ সনে হরি সিং গৌড বোম্বাই বিধানসভায় পুনরায় একটি প্রস্তাব পেশ করেন। বোম্বাই বিধানসভার বেশ কিছু প্রভাবশালী সদস্য এজন্য হরি সিং গৌরকে ভর্ৎসনা করেন। এমনকি তাঁকে 'অহিন্দ' বিশেষণে বিভষিত করা হয়।

বছর পাঁচেক পরে দেখছি, কেন্দ্রীয় পরিষদে রামদাস পানতুল উপস্থিত হয়েছেন, একই জ্বাতের প্রস্তাব নিয়ে।

দুটি প্রস্তাবই গৃহীত হল ; কিন্তু আইন পাশ হল না কোথাও।

ইতিমধ্যে (১৯২৭) সারদা-আইন পাস হয়েছে। অপ্রাপ্তবয়স্কা মেয়েদের ক্ষেত্রে আইনের নির্দেশ কঠোরভাবে বলবং হওয়ায়, অভিভাবকরা আর আঠারো বছরের কমবয়সী মেয়েদের নিয়ে আসে না মন্দিরে, পরোহিতের দলও বয়সের হিসাবটা খতিয়ে দেখে। যেন 'আঠারো বছর' বয়সটাই সব কিছুর শেষ কথা। নিঃসন্দেহে তা একটা বড় কথা। অপ্রাপ্তবয়স্কা মেয়েদের ভাগ্য নিয়ে ছিনিমিনি খেলা বন্ধ হল :কিন্তু দেবদাসী-প্রথা বন্ধ হল না।

হরি সিং গৌর ছাড়া এ আন্দোলন নিয়ে কাজ করছিলেন মাদ্রাজের ডঃ মিসেস মৃপুলক্ষ্মী রেড্ডী। মাদ্রাজ্ব বিধানসভায় বস্তুত তিনিই প্রথম এই বিলটি উত্থাপন করে 'দেবদাসী-প্রথা' উচ্ছেদের দিকে একটি বড় জ্বাতের পদক্ষেপ করেন। তারিখটা শুক্রবার, চৌঠা নভেম্বর উনিশ শ সাতাশ।

তাঁর প্রচেষ্টাতেই আন্দোলনটি সর্বভারতীয় রূপ পরিগ্রহ করে। আনি বেসান্ত এ করলেন সংবাদ-পত্রের মাধ্যমে : "কেউ কি আমাকে দেখাতে পারেন হিন্দুর কোন্ত্র ধর্মশান্ত্রে দেবদাসীর বিধান আছে?"

কোনও শাস্ত্রজ্ঞ পণ্ডিত তাঁর সেই চ্যালেঞ্জ গ্রহণ করেননি।

ঐ সময় মহাত্মাজী দক্ষিণ ভারত প্রদক্ষিণ করেন। বিভিন্ন জনসভায় এবং সংবাদপত্তে তিনি এই কুপ্রথার বিরুদ্ধে সোচ্চার হয়ে ওঠেন। মিস্ মেয়োর 'মাদার ইন্ডিয়া'কে ভারতবাসী মাত্রেই গালমন্দ করেন :কিন্তু 'ডেভিল' কে যদি তার 'ডিউ' দিতে হয় তবে স্বীকার করতে হবে— ঐ গ্রন্থের ব্যঙ্গ-বিদ্রুপে কিছু কাজ হয়েছিল। যাঁরা চাইছিলেন দেবদাসী প্রথা অব্যাহত থাক— সেই যাঁরা হরি সিং গৌরকে 'অহিন্দু' বলে গাল পেড়েছিলেন—এখন তাঁরা নীরব থাকা বাঞ্চনীয় মনে করলেন। কারণ মিস্ মেয়োর ব্যঙ্গ-বিদ্রুপের অন্যতম লক্ষ : দেবদাসী প্রথা।

ডঃ মিসেস মুথলক্ষ্মী রেড্ডী দীর্ঘদিন—বলতে গেলে প্রায় একাই—এই প্রথাটির বিরুদ্ধে আন্দোলন চালিয়ে গেছেন। বিশের দশক থেকে প্রায় পঞ্চাশের দশক। সমগ্র দেবদাসী ৭৭

দাক্ষিণাত্যে তিনি আন্দোলন চালান। জনসভায়, বিশেষ করে মন্দিরের প্রবেশ-পথে এ জাতীয় সভাসমিতিতে ক্রমে জনমত গড়ে ওঠে। পত্র-পত্রিকায় নানান বিদন্ধ লেখক তাঁর এ শুভ প্রচেষ্টায় মদত দিতে থাকেন। পুরোহিত, মন্দির-কর্তৃপক্ষ এবং তাদের পিছনে ছিলেন যে সব পৃষ্ঠপোষক, তাঁরা ক্রমেই হাল ছেড়ে দিতে থাকেন। প্রথমে মহীশুর রাজ্যে, পরে মাদ্রাজ ও বোম্বাই-এ সরকার বিপূল জনমতের চাপে দেবদাসী প্রথা রদ করার স্বপক্ষে আইন প্রণয়ন করেন। শ্রীমতী রেড্ডী সেদিন সানন্দে ঘোষণা করেন—'I am glad that this time-old Devdasi System in the Hindu temples as well as dedication of girls to Hindu idols have been totally abolished by two measures, Act No.V of 1929 and Prevention of Dedication Act of 1949." [ আমি আজ্ব আনন্দিত, কারণ দীর্ঘকালের দেবদাসী প্রথা এবং মন্দিরে হিন্দু মেয়েদের উৎসর্গ করার প্রথা আজ্ব সম্পূর্ণ উচ্ছেদ হল। ]

স্বাধীন ভারতসরকার তাঁর অবদানের স্বীকৃতিস্বরূপ ডক্টর মিসেস্ মূথুলক্ষ্মী রেড্ডিকে পদ্মভূষণ উপাধিতে ভূষিতা করেন।

দেবদিন্ন তারপর থেকে আর মূর্তি গড়ে না; গড়ে বিমূর্ত বিমূর্তি। আর সূতনুকা?

ঠিক জানি না, শুনেছি—তারা মন্দিরের ঘৃতপ্রদীপজ্বলা আধো-অন্ধকারের রহস্য থেকে মুক্তি পেয়ে ছড়িয়ে পড়েছে সারা ভারতের বড় বড় শহরের লালবাতিজ্বালা চাকলাগুলিতে। কোন কোন সৌভাগ্যবতী অবশ্য সাগারপারে ইরান-তুরান অঞ্চলে পাড়ি জমিয়েছে। আবুধাবি, দুবাই বা ঐ জাতীয় তৈলাক্ত অঞ্চলে।

এটাও ঠিক জানি না, আন্দাজ করি নরসিংহদেব লাঙ্গুলিয়ার মতো আরব শেখেরাও হয়তো তাদের সর্বাঙ্গ মুড়ে দিয়েছে ঝুটো হীরে-মণি-মুক্তায়। শেখ-হারেমে হয়তো তারা নতুন করে ঝুটো-'অলঙ্কারা' হয়েছে।

# তথ্যসূত্র ও নির্দেশিকা

#### প্রথম পরিচ্ছেদ।।

- 1 (9: 3) .... The Wonder That was India, Dr. A.L. Basham, Sidgawick & Jackson, London 1954, p.185
- 2 (পৃ: ১১)....*কামসূত্র*, বাৎস্যায়ন, প্রথম অধ্যায়, তৃতীয় শ্লোক
- 3 (পু: ১২)....Prostitution, Encyclopedia Britannica
- 4 (૧: ১২)....Prostitution, Oxford English Dictionary
- 5 (ๆ: ๖๑)....Herodotus, Bk. I, p. 199
- 6 (学: ゝの)....Socrates, Ecclesiastical History, Bk. XVIII
- 7 (%: ১৩)....Sozomon, Eccles. Hist Bk. V. p.10
- 8 (ๆ: ๖๒)....Geography, Strabo, vol.II, pp. 14-16
- 9 (পৃঃ ১৪)....'সেতু', শরদিন্দু বন্দ্যেপাধ্যায়
- 10 (4: 58)....The City of Gods, St. Augustine, Bk. IV, p.10
- 11 (%: ১৫)....op, cit, Basham
- 12 (タ: ゝ७)....Salmon Reinach
- 13 (9: ১٩)....The Malayasians of British Guiana, by Selignman, Cam. Univ. Press, 1910, p.473
- 14 (9: ১٩)...The Origin of the Faminy, Private Property and the State, Engels, F., Progress Publishers, Moscow, 1948, Baffia Belloner p. 52
- 15 (9: ১٩)...The Stew and the Strumpets, Henriques
- 16 (ተ: ১৭)....op.cit, Engels, p.51
- 17 (키: ১৯)....Ibid, p. 58
- 18 (পৃঃ ২২)....'জয়দেব', অভিধান, সুবলচন্দ্র মিত্র

### ছিতীয় পরিচ্ছদ।।

- 1 (পুঃ ২৪)....মেঘদুতে-বর্ণিত বিদিশা-নগরীর অনতিদুরে বর্তমান 'সাঁচী'র নাম মৌর্যসূচা ছিল 'কাকনায়', Sanchi, The Publications Divn, Govt. of India Jan '60, p.5.
- 2 (পৃঃ ২৪) ...বৃদ্ধদেবের '2500–বর্ষ পূর্তি উৎসবে'র প্রারম্ভিক বক্তৃতায় মহাথেরের ভাষণ অনুসারে সাঁচীর বৃহত্তম-স্তুপে রক্ষিত আছে স্বয়ং গৌতম বুদ্ধের পতাস্থি, যা মগধরাজ বিশ্বিসার কুশীনগর থেকে সংগ্রহ করে এনে প্রথমে নিজ রাজধানীতে সংরক্ষণের ব্যবস্থা করেন। সম্রাট অশোক স্বয়ং সেটি সাঁচীতে স্থানান্তরিত করেন।